
 
 

A U R O R A 
 
 
 
 

EICHENDORFF 
ALMANACH 

 
 

J A H R E S G A B E   
D E R  E I C H E N D O R F F S T I F T U N G  E . V .  

E I C H E N D O R F F B U N D  
 
 
 

1 5  
 
 
 

HERAUSGEBER K ARL  SCZO DR OK  
 
 
 
 

VERLAG   KULTURWERK   SCHLESIEN   NEUMARKT / OPF 

1 9 5 5  



Aurora –Eichendorff Almanach. Jahresgabe der Eichendorff-Stiftung e.V., Eichendorffbund. Bd. 15. 
Herausgeber Karl Schodrok. Neumarkt / Opf. 1955. 
 
 
Christine Schodrok, Pilger auf goldener Straße 7 

Hubertus Lossow, Philipp Otto Runge 13 

Jakob Baxa, Eichendorff und die Antike 20 

Alfons Hayduk, Der dämonisierte Eros bei Eichendorff und Hauptmann 25 

Friedrich Bischoff, Schloß Lubowitz 30 

Matthias Brinkmann, Wie ich Eichendorffs Heimat erlebte 31 

Georg Hyckel, Eichendorff-Erinnerungen in Köthen/Anhalt 35 

Hans Brandenburg, Liebe zu Eichendorff 39 

Ruth Hoffmann, Trost im Baum 41 

Barbara Schmidt, Eichendorffs Vorwort zu „Ahnung und Gegenwart“ 42 

Paul Fechter, John Constable, der Eichendorff der Malerei 50 

Franz Uhlendorff, Zwei teilweise noch unveröffentlichte Gedichtzyklen Joseph von Eichendorffs 54 

Willibald Köhler, Wer war der Dichter – Wilhelm oder Joseph? 58 

Franz Uhlendorff, Über einige dunkle Stellen in Eichendorffs Gedichten 64 

Franz Ranegger, Eichendorffs Lyrik im Urteil von Mit- und Nachwelt 68 

Walter Salmen, Lieder Eichendorffs im deutschen Volksgesang 74 

Wolfgang Baumgart, Der Ritter Fouqué 80 

Ewald Reinhard, Die Pariser Reise Brentanos 1827 86 

Eichendorff und seine Heimat 90 

 

M i t t e i l u n g e n  /  B ü c h e r e c k e :  

Hans M. Meyer, Eichendorff-Bibliographie 1953–54 und Nachträge 1945–53 91 

Wilhelm Kosch, ein Leben für Eichendorff und die deutsche Romantik 95 

Franz Ranegger, ein Leben für die Eichendorff-Forschung 96 

Zum 75. Geburtstag von Professor Dr. Josef Nadler 98 

Josef Kunz, Eichendorff Höhepunkt und Krise der Spätromantik 98 

Eichendorff und das Biedermeier 99 

Eichendorffs „Incognito“ 101 

„Das schlesische Jahrhundert“ 101 

Frankreich und die deutsche Romantik 103 

Eichendorffs „Taugenichts“ in Rußland 104 

Eichendorff in Afrika 104 



Der „österreichische“ Meister der Spätromantik 105 

Friedrich Bischoff, „Im Morgenrot“ 105 

Östliche Romantik 106 

Eichendorff-Museum, Jahresbericht 1953/54 106 

Aus dem neuen Eichendorff-Museum 108 

Adalbert Stifters Büste 109 

Warum nicht Eichendorff? 109 

Der Eichendorff-Almanach im Ausland 110 

Schloß Dürande, ein Wirkteppich 111 

Ergebnis unserer Nachwuchsförderung 1954 112 

Dr. Karl Otto Frey † 112 

Werbung  112 

 

Abbildungen und Faksimiles 

Joseph von Eichendorff. Altersbild nach einer zeitgenössischen Handzeichnung vor Titelei 
 von Mitgliedern der Familie Eichendorff als „das beste Bild“ bezeichnet 

Philipp Otto Runge, Selbstbildnis. Hamburg, Kunsthalle nach S. 16 

Philipp Otto Runge, Die Lehrstunde der Nachtigall. Hamburg, Kunsthalle 

Philipp Otto Runge, Bildnis seiner Eltern. Hamburg, Kunsthalle nach S. 24 

Philipp Otto Runge, Die Ruhe auf der Flucht nach Ägypten. Hamburg, Kunsthalle 

Philipp Otto Runge, Ölstudie zum Mittag. Hamburg, Kunsthalle nach S. 32 

Philipp Otto Runge, Der Morgen, kleine Fassung. Hamburg, Kunsthalle 

John Constable, Die Farm. Paris, Louvre nach S. 48 

John Constable, Die Bucht von Weymouth. Paris. Louvre 

John Constable, Der Fluss nach S. 64 

John Constable, Der Regenbogen. Paris, Louvre 

Friedrich Baron de la Motte Fouqué, Handzeichnung von W. Hensel 1818 nach S. 80 
 Privatbesitz 

Handschrift de la Motte Fouqués. Freies Deutsches Hochstift, Frankfurter 
 Goethe-Museum 



Christine Schodrok – Pilger auf goldener Straße 

 

 

Aurora 15, 1955 7 

Pilger auf goldener Straße 
 

Christine Schodrok 

 

Uns, die wir im Schatten der Not des ersten Weltkrieges geboren sind und die den un- 

beschwerten Übermut der Jugend der Katastrophe von 1945 geopfert haben, kann die 

geistige Hohlheit bürgerlicher Überlieferung, gepaart mit politischem Materialismus, der 

nur Geschäfte machen will, und nihilistischer Asphaltdekadenz nicht mehr genügen. Zu 

lange haben wir in dumpfen Massenlagern gehaust, sind mit dem Rucksack au dem Rü-

cken über verregnete Landstraßen getrottet, um irgendwo in unserer gnadenlosen Ent-

wurzelung ein Dach, ein kleines Stück Geborgenheit zu finden. Wir waren von einer 

selbstsüchtigen Umwelt umgeben, wurden von der Unduldsamkeit geistiger und politi-

scher Interessengruppen vor den Kopf gestoßen. Die alten Maßstäbe sind für uns verlo-

ren, die Dichtung ist eine Literatur zu ebener Erde geworden. 

Wenn wir trotzdem nicht in der Enttäuschung strandeten, so war es eine Stimme, die 

immer wieder uns sanft zu bezwingen wußte, die in unsere Dunkelheit eine edle Helle 

brachte, auf daß wir die rechte Fährte fanden: das ist Joseph von Eichendorff. In dieser 

Zeit, da die alten Begriffe zerbrochen sind und wir nach neuen Wegen Ausschau halten, 

steht er wie ein leuchtender Stern über unserem Leid, ein Stern, der uns tröstet und uns 

die Fröhlichkeit des Herzens wiederschenkt. 

So ist der Weg mit Eichendorff keine Flucht in verträumte Vergangenheit, sondern der 

mutige Weg aus übernommenem Erbe zur glücklichen Aussicht aus unseren Nöten. Um 

uns von Eichendorff führen lassen zu können, müssen wir versuchen, ihn von Anbeginn 

zu begreifen. Es beginnt da, wo er geboren wurde. Die Eichendorff-Heimat, begrenzt 

durch die drei elterlichen Güter Lubowitz im hügeligen Oderland, Sedlnitz in Schlesisch-

Mähren, Tost inmitten der oberschlesischen Kiefernwälder, ist dem Dichter Bestimmung. 

„Wer einen Dichter recht verstehen will, muß seine Heimat kennen. Auf ihre stillen Plätze 

ist der Grundton gebannt, der dann durch alle seine Bücher wie ein unaussprechliches 

Heimweh fortklingt.“ („Dichter und ihre Gesellen.“) Ost und West – Germanen und Slawen, 

Nord und Süd – Preußen und Österreich, das sind die Kräfte im schlesischen Raum, das 

sind ebenso die Kräfte eichendorffischer Dichtung. Auch ihm war blutsmäßig der Ballast 

des kulturellen Zwischendaseins, dem die klärende, fast erstarrte Latinität des Westens 

nicht gegeben wurde, aufgebürdet. 

So, wie in den schlesischen Kirchen und Schlössern die polaren Gegensätze Gestaltung 

erhalten, so, wie der Schlesier Franz Schubert sich von der Bürde des Raumes in der 

Musik erlöst, so erhebt sich Eichendorff aus dem Raum in die Dichtung und bezwingt die 

ungefüge Masse des schlesischen Dualismus durch seine Dichtkunst. Des Mannes 



Christine Schodrok – Pilger auf goldener Straße 

 

 

Aurora 15, 1955 8 

Kindheitsmärchen, das „Jubelparadies von Lubowitz“, nimmt er als Traum im seine Dichtung 

hinüber. 

„Ihr Wipfel und ihr Bronnen, rauscht nur zu! 
Wohin du auch in wilder Lust magst dringen, 
Du findest nirgends Ruh, 
Erreichen wird dich das geheime Singen – 
Ach, dieses Bannes zauberischen Ringen 
Entfliehn wir nimmer, ich und du!“ 

Es ist mehr als die reale Schilderung schlesischer Herrlichkeit, die uns Eichendorff ver-

kündet. Es ist seine Dichterseele, vom schlesischen Geiste geformt. Indem er jedoch das 

Erbe der Heimat zur Dichtung werden läßt, erhebt er sich in eine neue Welt, die Heimat 

wird Kunst. 

Clemens Brentano schrieb einmal an Luise Hensel, „die Kunst liege wie das Leben zwi-

schen Himmel und Hölle und öffne beiden die Tore“. Das gleiche empfindet Eichen-

dorff, wenn er den Dämon der Kunst in der heißwilden Gräfin Romana („Ahnung und 

Gegenwart“) erstehen läßt, wenn der von einem unterirdischen Feuer besessene Rudolf 

(„Ahnung und Gegenwart“) in die finsteren Abgründe der Dämonie verfällt, oder wenn eine 

Strophe bei ihm heißt: 

„Dem zweiten sangen und logen 
Die tausend Stimmen im Grund, 
Verlockend’ Sirenen, und zogen 
Ihn in der buhlenden Wogen 
Farbig klingenden Schlund.“  

Die letzte Strophe dieses Gedichtes heißt jedoch: 

„Es singen und klingen die Wellen 
Des Frühlings wohl über mir; 
Und seh ich so kecke Gesellen, 
Die Tränen im Auge mir schwellen - 
Ach Gott, führ uns liebreich zu dir!“ 

Eichendorffs Menschen treibt nicht mehr die ziellose Erdensehnsucht romantischer 

Dichtungen, das unendliche Verströmen findet das aufnehmende Gefäß in Gott. „Ge-

danken gehn und Lieder fort bis ins Himmelreich.“ 

Eichendorff rettet und bewahrt das irdische, erdgebundene Welterleben, indem er es in 

das himmlische Reich hinüberträgt. 

Hölderlins „Hyperion“ löst die Dissonanzen der Unzulänglichkeit durch das Wissen um die 

ewige, unzerstörbare Schönheit, welche die Mutter von Kunst und Religion ist, aus beiden 

ersteht die Philosophie. Eichendorff steht außerhalb der formulierenden Philosophie, sie 

ist aus seinem schlichten Bilde entrückt; darum kann ihn auch nicht Religion mit Kunst 

gepaart zu ihr hinführen. Für Eichendorff ist Gott das Höchste und das ganze Leben 

Anschauung Gottes, also Religion. Gott ist ihm das Ziel aller Dinge und Religion der 

Weg, der aus der tiefen Menschennot zur himmlischen Klärung leitet. In „Ahnung und 

Gegenwart“ sagt Graf Friedrich: „Mir scheint in diesem Elend, wie immer, keine andere 

Hilfe als die Religion. Denn wo ist in dem Schwalle 



Christine Schodrok – Pilger auf goldener Straße 

 

 

Aurora 15, 1955 9 

von Poesie, Andacht, Deutschheit, Tugend und Vaterländerei, die jetzt, wie bei der baby-

lonischen Sprachverwirrung, schwankend hin und her summen, ein sicherer Mittelpunkt, 

aus welchem alles dieses zu einem klaren Verständnis, zu einem lebendigen Ganzen ge-

langen könnte? Wenn das Geschlecht vor der Hand einmal alle seine irdischen Sorgen, 

Mühen und fruchtlosen Versuche, der Zeit wieder auf die Beine zu helfen, vergessen und 

wie ein Kleid abstreifen und sich dafür mit voller, siegreicher Gewalt zu Gott wenden 

wollte.“ 

Eichendorffs Religion ist nicht ein zweites Reich neben dem Reich der Welt, sondern die 

Scheinwirklichkeit der Erde weist in die wahre Wirklichkeit des Transzendenten hinüber, 

in dem alles Denken gründet. Der Himmel wird die erfüllende Wirklichkeit und das Er-

dendasein zum Traum. „Mein irres Singen hier ist wie ein Rufen nur aus Träumen.“ Die 

reine Seele des Menschen aber weiß die Brücke vom Diesseits zum Jenseits zu finden, um 

sie überwindend zu überschreiten. 

„Laß nur die Wetter wogen! 
Wohl übers dunkle Land 
Zieht einen Regenbogen 
Barmherzig Gottes Hand. 
Auf dieser schönen Brücke, 
Wenn alles wüst und bleich, 
Gehn über Not und Glücke 
Wir in das Himmelreich.“ 

Gott ist die Verherrlichung aller Realität. Eichendorffs irdischer Ausgangspunkt war die 

Heimat, Gott ist also die verklärte Heimat, das himmlische Zuhause. Und der Mensch ist 

nur ein Pilger auf Erden, dessen Trost und letztes Ziel die göttliche Heimat ist. 

„Wir haben wohl hienieden 
Kein Haus an keinem Ort, 
Es reisen die Gedanken 
Zur Heimat ewig fort.“ 

Darum ist Gott der Allumfasser, zu dem alle Wege führen, der aber wiederum rück-

strahlend den Weg zu ihm erhellt. Von Gott kommt die Kraft zur Bezwingung des Dä-

mons, von dem Eichendorff sich nicht abwendet, sondern den er überwindet und von 

Gott her verklärt. Die Menschen unterscheiden sich bei ihm weiter in Philister und solche 

mit dem „ewigen Sonntag im Gemüte“, aber das Träumen und Sehnen zieht sie in keinen 

Abgrund, sondern Gott führt sie zu sich hinauf. 

„Die einen konnten nicht fliegen, 
So wohlleibig, träg und schwer, 
Die mußt’ er da lassen liegen, 
Das tat ihm leid so sehr. 
Die anderen streckten die Schwingen 
In den Morgenglanz hinaus, 
Und hörten die Engel singen, 
Und flogen jauchzend nach Haus.“ 

Aus dem Dämon wird nicht die zerstörende Gewalt, sondern die verkündende Aus- 



Christine Schodrok – Pilger auf goldener Straße 

 

 

Aurora 15, 1955 10 

sage. In dem Roman „Ahnung und Gegenwart“, den Eichendorff in der europäischen Krise 

vor den Freiheitskriegen schrieb, lässt der Dichter die Zeit und das Kommende in einer 

gewaltigen Rede apokalyptisch aufglühen: 

„Mir scheint unsre Zeit dieser weiten, Ungewissen Dämmerung zu gleichen! Licht und 

Schatten ringen noch ungeschieden in wunderbaren Massen gewaltig miteinander, dunkle 

Wolken ziehn verhängnisschwer dazwischen, ungewiß, ob sie Tod oder Segen führen, die 

Welt liegt unten in weiter, dumpf stiller Erwartung. Kometen und wunderbare Himmels-

zeichen zeigen sich wieder, Gespenster wandeln wieder durch unsere Nächte, fabelhafte 

Sirenen tauchen, wie vor nahen Gewittern, von neuem über den Meeresspiegel und sin-

gen, alles weist wie mit blutigem Finger warnend auf ein großes, unvermeidliches Unglück 

hin ... Denn aus dem Zauberrauche unserer Bildung wird sich ein Kriegsgespenst gestal-

ten, geharnischt, mit bleichem Totengesicht und blutigen Haaren; wessen Auge in der 

Einsamkeit geübt, der sieht schon jetzt in den wunderbaren Verschlingungen des Damp-

fes die Lineamente dazu aufringen und sich leise formieren. Verloren ist, wen die Zeit 

unvorbereitet und unbewaffnet trifft; und wie mancher, der weich und aufgelegt zur Lust 

und fröhlichem Dichten, sich so gern mit der Welt vertrüge, wird, wie Prinz Hamlet, zu 

sich selber sagen: Weh, daß ich zur Welt, sie einzurichten, kam! Denn aus ihren Fugen 

wird sie noch einmal kommen, ein unerhörter Kampf zwischen Altem und Neuem begin-

nen, die Leidenschaften, die jetzt verkappt schleichen, werden die Larven wegwerfen, und 

flammender Wahnsinn sich mit Brandfackeln in die Verwirrung stürzen, als wäre die 

Hölle losgelassen, Recht und Unrecht, beide Parteien sich in blinder Wut einander ver-

wechseln.“ 

Dieses Bild könnte zu einem düsteren Pessimismus führen, würde nicht immer wieder die 

strahlend eichendorffische Gläubigkeit das Bild erhellen: 

„Wunder werden zuletzt geschehen um der Gerechten willen, bis endlich die neue und 

doch alte Sonne durch die Greuel bricht, die Donner rollen nur noch fernab in den Ber-

gen, die weiße Taube kommt durch die blaue Luft geflogen, und die Erde hebt sich ver-

weint, wie eine befreite Schöne, in neuer Glorie empor.“ 

Der Dämon ist also durch Gott von oben her überwunden, das Licht strahlt weiter auf 

die Dichtung und macht sie uns zum göttlichen Geschenk. 

„Der Dichter kann nicht verarmen, 
Wenn alles um ihn her zerfällt, 
Hebt ihn ein göttliches Erbarmen – 
Der Dichter ist das Herz der Welt.“ 

So spricht aus Eichendorffs Werk der Dichter mit der von Gott geliehenen Stimme und 

weiht alles Himmlische, das den Menschen eigen war, zum göttlichen Dienst. Damit ist 

für ihn Dichtung ein Weg innerhalb der Religion, der goldene, der wundersamste Weg, 

das fromme Schauen der künstlerischen Seele zu Gott. Und das von Gott erhellte, einfäl-

tige Herz bezwingt die Welt in demütiger Reinheit. Weiter hebt die Helle, die vom Him-

mel kommt, die Natur in die Dichtung und Gott lebt in ihr. In schlichter Einfalt zerflie-

ßen die Schranken zwischen Dichtung und Natur, der Dichter ist das verzauberte Medi-

um, durch das die Natur in ihrer eigenen Sprache zu uns spricht. 



Christine Schodrok – Pilger auf goldener Straße 

 

 

Aurora 15, 1955 11 

„Die Luft ging durch die Felder, 
Die Ähren wogten sacht, 
Es rauschten leis die Wälder, 
So sternklar war die Nacht.“ 

Das Rauschen der heimatlichen Wälder, der silberne Fluß und die blauen Berge, das hohe 

weiße Haus, die klappernde Mühle im Tal, die goldenen Sterne und die Brunnen, die 

verschlafen rauschen, das alles tönt wie ein dunkel fließender Strom durch Eichendorffs 

Dichtung. Der alte Geist seiner selig verträumten Kindheit auf dem kräftigen Boden 

seiner oberschlesischen Heimat gibt die Grundmelodie zu den von Gott geläuterten Ak-

korden seiner singenden Dichtung. 

Somit leuchtet noch einmal die transzendale Heimat auf die irdische zurück, um den 

Dichter von dem Schmerze ihres Verlustes zu befreien. Die elterlichen Schlösser gingen 

auch ihm verloren, aber erst zu einer Zeit, da der Dichter fähig war, den Schmerz zu 

übernehmen: da er die Heimat als unverlierbaren Besitz in sich selbst geborgen hatte. So 

schauen wir heute Heimatlos-Gewordenen mit ihm in tiefster Menschennot zurück: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

Der Dichter je-
doch weiß von 
dem Glück des 
Leides und der 
Gefahren:

„Nun steht das Schloß versunken 

Im Abendrote tief, 

Als ob dort traumestrunken 

Der alte Spielmann schlief. 

 

Und fremde Leute gehen  

Im Garten vor dem Haus,  

Doch über’n Garten sehen  

Nach uns  die Wipfel aus. 

 

Und stamml’ ich auch nur bange,  

Ich sing’ es, weil ich muß,  

Du hörst doch in dem Klange  

Den alten Heimatgruß.“ 

 

„Wer auf den Wogen schliefe,  

Ein sanft gewiegtes Kind,  

Kennt nicht des Lebens Tiefe,  

Von süßen Träumen blind. 

 

Doch wen die Stürme fassen  

Zu wildem Tanz und Fest,  

Wen hoch auf dunklen Straßen  

Die falsche Welt verläßt: 

 

Der lernt sich wacker rühren,  

Durch Nacht und Klippen hin  

Lernt er das Steuer führen 

Mit sichrem ernsten Sinn. 
 



Christine Schodrok – Pilger auf goldener Straße 

 

 

Aurora 15, 1955 8 

Der ist von echtem Kerne, 
Erprobt zu Lust und Pein, 
Der glaubt an Gott und Sterne, 
Der soll mein Schiffmann sein!“ 

Eichendorff lebt aus dem Schmerz, der überwunden wurde, er hat tief gelitten und hat 

sich darin von den greifbaren Gütern gelöst, auf daß seine Seele in befreiter Fröhlichkeit 

von der Erde zu Gott und von Gott zur Erde schweben kann. 

„Nichts auf Erden nenn’ ich mein, 
Als die Lieder meiner Laute, 
Doch nenn’ den, der freud’ger schaute 
In die schöne Welt hinein! 
Alles Lebens tiefste Schöne 
Tun geheimnisvoll ja Töne 
Nur dem frommen Sänger kund, 
Und d i e  Freude sagt kein Mund, 
Die Gott wunderbar gelegt 
In des Dichters Herzensgrund. 
Wenn die Welt so wild bewegt 
Ängstlich schaut nach ihren Rettern – 
Über aller Nebel Wogen 
Wölbt er kühn den Friedensbogen.“ 

Somit geht bei Eichendorff der Weg von der Heimat über die Kunst zu Gott, um von 

dort rückwärtig das Sein in klaren, schlichten Akkorden zu lösen, auf- und absteigend, ein 

ewig harmonischer Kreis, der in reinem Lichte zu uns Suchenden leuchtet. 



Hubertus Lossow – Philipp Otto Runge. Ein Versuch zur Erneuerung der Kunst 

 

 

Aurora 15, 1955 13 

Philipp Otto Runge 
Ein Versuch zur Erneuerung der Kunst 

 

Hubertus Lossow 

 

„Alles menschliche Thun und Treiben, das auf Geist Anspruch macht, soll am Ende auf den höchsten 

Geist zurückführen und in ihm begründet seyn; sonst ist es auf Sand gebaut..“ 

Ph. O. Runge 

Die deutsche Romantik ist weniger als eine gegen den freilich vielfach formal erstarrten 

Klassizismus gerichtete Bewegung zu verstehen, denn als Reaktion auf die Aufklärung des 

18. Jahrhunderts und den mit ihr verbundenen Verlust der metaphysischen Grundlagen 

der Kunst und des geistigen Lebens überhaupt. Mit dem spielerischen Ausklang des Ba-

rock im Rokoko war die letzte einheitliche europäische Stilbewegung zu Ende gegangen. 

Der Klassizismus, der in Frankreich zunächst noch aus einer lebendigen, dort seit dem 

Mittelalter vorhandenen klassischen Formtradition leben konnte, fand diese Vorausset-

zungen in Deutschland nicht vor. Die ganze deutsche Kunstgeschichte zeigt, daß die 

klassischen Formgedanken hier nie recht heimisch werden konnten, obgleich sich immer 

wieder große Meister um sie bemühten. Dürers heißes Bemühen, die klassische Proporti-

on zu finden, scheiterte sicher nicht an seinem Wollen und Können. Zu allen Zeiten ist 

vielmehr in Deutschland die stets bewunderte und verehrte klassische Form sehr eigen-

willig umgesetzt worden. Noch das Barock hat die auch damals lebendige Antikentraditi-

on in seiner Weise geformt und eine völlig unklassische, eben ganz barocke Antikenauf-

fassung entwickelt. Dem gegenüber trat der Klassizismus mit strengen, rationalen Forde-

rungen auf. Nicht die Antike als ein Element der europäischen Kunsttradition, sondern 

die klassische Form als normatives Ideal wurde als einzig gültiger Maßstab aufgestellt und 

anerkannt: Die „Nachahmung der antiken Werke in der Malerei und Bildhauerkunst“ 

forderte Winckelmann. Dieses theoretische Postulat mußte da, wo es erfüllt wurde, zu 

einem blutlosen, leeren Akademismus führen, aber es wurde keineswegs immer streng 

erfüllt, und die Antike blieb – man muß wohl sagen, trotz der klassizistischen Doktrin – 

immer noch ein lebendiges Erbe. Lebendig blieb es eben gerade dort, wo die antike Form 

zwar aufgenommen, aber umgebildet wurde; dann aber wurde die Antike zum fernen 

Ideal, das für die Romantik ebenso gültig war wie das von ihr selbst wiederentdeckte 

Mittelalter. Auch dieses wurde nicht mit historischer Objektivität begrenzt und gewertet. 

Zu den „Alten Meistern“ zählten für die Romantiker ebensowohl Giotto wie Fra Ange-

lico, Perugino und sogar Raffael und Correggio, von den Deutschen aber stand Dürer in 

höchstem Ansehen. Das Ideal „Mittelalter“ verkörpern also Meister, die für unsere Begrif-

fe schon die Renaissanceideen aufnehmen, sie mindestens vorausahnen wie Giotto, oder 

sie im Stil vollenden wie Raffael, oder gar überschreiten wie Cor- 



Hubertus Lossow – Philipp Otto Runge. Ein Versuch zur Erneuerung der Kunst 

 

 

Aurora 15, 1955 14 

reggio. Diese retrospektive Einstellung der Romantik bedeutet also zunächst keinen His-

torismus, sondern, ob Antike oder Mittelalter, die Ausschau nach einem fernen Wunder-

land der Kunst. Es ist also nicht die Frage „Antike oder Mittelalter?“ entscheidend, son-

dern eine andere, nämlich die nach der metaphysischen Grundlage des Künstlerischen. 

Der Klassizismus und seine Theorie beruht auf einer Weltanschauung, die sich aus Ele-

menten der Aufklärungsphilosophie und des aus ihr entwickelten kantischen Idealismus 

zusammensetzt. Wenn auch Schiller den Rigorismus Kants durch sein Ideal der „schönen 

Seele“ im Sittlichen korrigiert, die Grundelemente der geistigen Anschauungsweise wer-

den davon nicht berührt, die Realität des Metaphysischen spielt darin keine entscheidende 

Rolle. Die aus diesem Denken entstandene Vorstellungswelt ist abstrakt und literarisch, 

gedacht, aber nicht geschaut. Daher ist das gegebene Mittel zur bildkünstlerischen Dar-

stellung solcher Vorwürfe die abstrakte Linie, der scharfe Kontur. Es entsteht eine gra-

phische, im wörtlichen Sinne farblose Kunst. Ihr begegnen die jungen Romantiker. 

Als Philipp Otto Runge 1799 von Hamburg über Lübeck nach Kopenhagen kam, um hier 

an der Akademie sich eine gründliche künstlerische Ausbildung zu verschaffen, wurde der 

22jährige – er war 1777 in Wolgast geboren, hatte bereits die kaufmännische Lehre 

durchgemacht, in der Hamburger Handlung seines Bruders Daniel gearbeitet und dort 

auch schon einigen künstlerischen Unterricht genossen – arg enttäuscht. In Hamburg 

hatte er in dem schöngeistigen Kreis seines Bruders, dem u. a. der Hamburger Buchhänd-

ler Perthes angehörte, Bekanntschaft nicht nur mit den großen Dichtungen der Alten, 

sondern auch mit der zeitgenössischen Literatur gemacht. Durch des Bruders Freund und 

Mitarbeiter Speckter wurde er mit der kantischen Philosophie vertraut, aber wichtiger als 

die Philosophie blieb ihm die Religion, die er in der strengen Form des norddeutschen 

Protestantismus aus dem frommen Elternhaus mitbrachte. Bezeichnend für die Art seiner 

Religiosität ist der Umstand, daß ihn schon früh die Mystik anzog, und daß er später in 

Heinrich Suso und Jacob Böhme verwandte Geister fand. Durch die Hamburger Buch-

händler Besser und Richter lernte er Matthias Claudius lieben und auch persönlich ken-

nen. Ganz entscheidend wurde aber für ihn die zunächst nur literarische Bekanntschaft 

mit Ludwig Tieck. „Franz Sternbalds Wanderungen“ beeindruckten ihn tief, ja dieses Buch 

wurde mit entscheidend für die endgültige Wahl des künstlerischen, Berufes. Runge war 

also bereits voller romantischer Ideen, als er nach Kopenhagen kam, und es ist daher 

nicht zu verwundern, daß der dort herrschende klassizistisch-akademische Geist ihn mehr 

abstieß als anzog. So blieb er nicht lange in Kopenhagen; 1806 ging er nach Dresden, aber 

auch hier war es nicht die Akademie, die ihn förderte. In Dresden lernte er Tieck persön-

lich kennen, der ihn nach dem Tode seines Freundes Novalis († 1799) an dessen statt 

heranzog, und hier begegnete er auch Pauline Bassenge, die er 1804 heiratete. Mit ihr 

zusammen ging er wieder nach Hamburg zurück. Die Dresdener Zeit ist aber für ihn von 

entscheidender Bedeutung, denn hier klären sich seine Gedanken, hier bilden sich unter 

dem Einfluß Tiecks bereits die entscheidenden Ideen, die später sein Werk bestimmen 

und damit wiederum der frühen deutschen Romantik einen entscheidenden Impuls ge-

ben. Neben C. D. Friedrich, den Runge schon früher in Greifswald kennen- 



Hubertus Lossow – Philipp Otto Runge. Ein Versuch zur Erneuerung der Kunst 

 

 

Aurora 15, 1955 15 

gelernt hatte, zu dem sich aber in Dresden kein besonders enges Verhältnis bildete, ist 

Runge nicht nur einer der bedeutendsten, sondern auch einer der geistigsten und tiefsten 

unter den romantischen Malern. Daß auch die Sprache ihm als Ausdrucksmittel zu Gebo-

te stand, beweisen seine Dichtungen und seine zahlreichen Äußerungen in Briefen. Wir 

sind daher über seine Gedankenwelt durch ihn selbst ausführlich informiert und besitzen 

in Wort und Werk ein eindrucksvolles Selbstzeugnis seiner Persönlichkeit. Der Gedan-

ken- und Ideenreichtum, der sich hier vor uns auftut, konnte in einem so kurzen Leben – 

Runge starb bereits 1810-nicht ausgeschöpft werden. Sein Hauptwerk, die „Tageszeiten“, 

blieb Fragment, und wenn wir sein hinterlassenes Werk überschauen, so finden wir neben 

figürlichen Kompositionen eine Reihe bedeutender Bildnisse, aber keine reine Landschaft, 

und doch war diese das zentrale Problem seines Denkens und Gestaltens. Freilich bedeu-

tete ihm die Landschaft mehr als die bloße Wiedergabe eines äußeren Bildes. „In der 

ganzen alten Geschichte haben, wie mir scheint“, – so schreibt er an Tieck am 

1. Dezember 1802 – „alle Künstler immer dahin gestrebt, in den Menschen das Regen 

und Bewegen der Elemente und Naturkräfte zu sehen und auszudrücken; wie im Homer 

und in der eigentlichen Geschichte immer nicht sowohl die Menschen individuell, son-

dern so genommen sind, wie die gewaltige Zeit sich in ihnen geregt hat; auch im Shake-

speare; und vorzüglich in allen den antiken Bildern, und dies wäre so nach meinen Ge-

danken wohl das Abzeichen und der bestimmte Unterschied der historischen Kunst von 

der Landschaft; auf solche Weise wäre auch nach dem jüngsten Gericht von Michelangelo 

nicht gar viel mehr möglich gewesen. – Die Landschaft bestände nun natürlich in dem 

umgekehrten Satze, daß die Menschen in allen Blumen und Gewächsen und in allen Na-

turerscheinungen sich und ihre Eigenschaften und Leidenschaften sähen; es wird mir bei 

allen Blumen und Bäumen vorzüglich deutlich und immer gewisser, wie in jedem ein 

gewisser menschlicher Geist und Begriff oder Empfindung steckt, und wird es mir so 

klar, daß das noch vom Paradiese her sein muß; es ist gerade so das Reinste, was noch in 

der Welt ist, und worin wir Gott oder sein Abbild – nämlich das, was Gott zu der Zeit, da 

er die Menschen schuf, Mensch geheißen hat – erkennen können.“1 Die Landschaft ist für 

Runge also die neue Kunst im Gegensatz zu der alten, „historischen“, sie ist aber ebenso 

wie diese im wahren Sinne Bild des Menschen und, da der Mensch von Gott als sein Bild 

und Gleichnis geschaffen wurde, auch ein Bild Gottes. Dies letztere nicht im Sinne einer 

pantheistischen Vorstellung, nicht im Sinne des „deus sive natura“ Spinozas und damit 

auch nicht im Sinne der Vorstellungswelt des Klassizismus, wie sie etwa durch Goethe 

vertreten wird. Runges Auffassung ist eine durchaus christliche. An seine Braut Pauline 

Bassenge schreibt er im Dezember 1802: „... ich sehe den Zusammenhang deutlich ein, 

den die alte Kunst mit der alten Welt hatte, und ich weiß es gewiß, daß jetzt eine ganz 

neue Kunst entstehen wird. Das ist ein Jammer, wie viele herrliche Menschen dem er-

bärmlichen Geist für die sogenannte Aufklärung und Philosophie haben erliegen müssen, 

und wie elend und auf was für schlechtem Grund die ganze Kunst heutigstags steht, 

diesem Elend nun abzuhelfen und mein ganzes Leben daranzusetzen, um zu erforschen, 

ob wir auf unsere offenbarte Religion nicht eine Kunst bauen können, das ist mein Plan 

...“2 Diesen Plan zu verwirklichen, 



Hubertus Lossow – Philipp Otto Runge. Ein Versuch zur Erneuerung der Kunst 

 

 

Aurora 15, 1955 16 

war nun sein ganzes Streben. Der Erwerb technischer Fähigkeiten wurde einzig ihm 

dienstbar gemacht, und auch sein Leben richtete er streng auf dieses Ziel aus: „– weil ich 

nun dieses Werk richten will, so ist es nach meiner Überzeugung notwendig, daß ich 

Italien und Frankreich in Hinsicht der großen Kunstwerke nicht sehe, weil mich diese nur 

auf eine gewisse Zeit von meiner Idee ablenken und am Ende vielleicht gar über den 

Kopf wachsen und das, was jetzt lebendig vor meiner Einbildungskraft steht, ersticken 

würden ...“ Er verzichtet also bewußt auf die in der Zeit übliche Italienreise, um sich die 

Selbständigkeit und Eigenart seiner Idee zu bewahren. Die neue Kunst, die er herauffüh-

ren will, ruht also auf dem metaphysischen Grunde christlicher Gotterkenntnis, aber sie 

kann nicht an die Stelle der Religion treten: „Die Religion ist nicht die Kunst, die Religion 

ist die höchste Gabe Gottes, sie kann nur von der Kunst herrlicher und verständlicher 

ausgesprochen werden.“3 So will er sein „Leben in einer Reihe von Kunstwerken darstel-

len“, ist sich aber klar darüber, daß er seinen Lebensunterhalt damit nicht verdienen kann. 

„... die großen Bilder und Sachen sind das also nicht, worauf sich zu verlassen ist“, so 

schreibt er an Friedrich Perthes, „sondern das, was man so ohne Umstände aus dem 

Ärmel schütteln kann ... Zuerst will ich nur sagen was, da ich doch das beste immer fort-

treiben muß, nicht angeht, – nehmlich sich aufs Portraitmalen zu applicieren, das geht gar 

nicht, dann Unterricht oder Calender-Kupfer, und alles was dahin schlägt, Bilder-Handel 

nur auf eine gewisse Weise, nicht wie gewöhnlich, – daß ich aber, wie ich dir schon ge-

schrieben, durch Zimmerverzierungen viel thun könnte, scheint mir das allerbeste zu sein 

...“4 Nicht die große Kunst, nicht das Portrait, auch nicht, wie wir heute sagen würden, die 

Gebrauchsgraphik soll ihm die wirtschaftliche Existenzgrundlage schaffen, sondern die 

dekorative Malerei. Dabei weist ihn sein Werk als einen hervorragenden Bildnismaler aus: 

Die Landschaft in der Idee, das Bildnis in der Praxis und das Dekorative im Talent, das 

sind die Elemente der Kunst P. O. Runges.5 

Längst, ehe er daran dachte, Künstler zu werden, und ehe er einen Zeichenstift zur Hand 

nahm, hatte er von seiner Mutter und Schwester die damals so beliebte Kunst des Sche-

renschnitts gelernt. Er war darin bald so geschickt und sicher geworden, daß ihm, wie er 

selbst sagt, die Schere als Verlängerung seiner Finger erschien. Seine Scherenschnitte, 

neben figürlichen Silhouetten vor allem Blumen, erweisen denn auch nicht nur sein deko-

ratives Talent, sondern auch seine schon früh in hohem Maße ausgebildete Fähigkeit, die 

Dinge in der abstrahierten Form des Umrisses zu erfassen. Dies kam ihm natürlich bei 

der Zeichnung zugute, die bei ihm die klare und bestimmte Form nie verliert, auch dort 

nicht, wo er etwa malerische Wirkungen anstrebt. So sind auch seine Bildnisse, die fast 

ausschließlich dem Verwandten- und Freundeskreis zugehören, stets klar gezeichnet und 

konsequent aufgebaut. Bezeichnend ist, daß das Bildnis bei ihm häufig in das Gruppen-

portrait und damit in die figürliche Komposition übergeht. In dem bekannten Selbstbild-

nis mit seiner Frau und seinem Bruder Daniel „Wir Drei“, das 1805 entstand und 1931 

dem Münchener Glaspalastbrand zum Opfer fiel, sind es Kniestücke; die Hülsenbeck-

schen Kinder, die er 1805/06 malte, sind bereits in ganzer Figur gegeben, und auf dem 

1806 entstandenen Bildnis der Eltern erlangen die ganzen Figuren durch eine glänzend 

ausgewogene Komposition  
[Abb.: P.O. Runge / Selbstbildnis. Hamburg / Kunsthalle.   /   P.O. Runge: Die Lehrstunde der Nachti-

gall. Hamburg / Kunsthalle] 



Hubertus Lossow – Philipp Otto Runge. Ein Versuch zur Erneuerung der Kunst 

 

 

Aurora 15, 1955 17 

die volle Monumentalität des Ausdrucks. Es ist dabei interessant zu beobachten, wie sich 

gewisse Kompositionselemente auf dem Wege von der vorbereitenden Studie zum ferti-

gen Gemälde erst bilden. So haben sich auch seine Formgedanken, mitunter in wechseln-

den Vorwürfen, erst ausgebildet, ehe sie endgültige Gestalt annahmen. Angeregt durch 

eine Strophe Klopstocks, hatte er, bereits ehe er mit Tieck bekannt geworden, in der 

Landschaft das Ziel der neuen Kunst entdeckte, zwei Entwürfe für die „Lehrstunde der 

Nachtigall“ gemacht. Diese zeigen die geflügelte Psyche und den Amorknaben, den sie 

das Flöten lehrt, in noch ganz klassizistischer Prägung, vor glattem Grund als ein Relief 

vortäuschende Grisaille. Die Ausführung 1802/03 erhält zwar den Figuren das strenge 

Profil, gibt sie aber in leuchtenden Farben und als lebendige Wesen wieder, vor allem aber 

wird nun der flache Reliefgrund durch eine Waldlandschaft ersetzt. Sie umgibt die figürli-

che Szene wie eine Schale, ohne eigentlich in die Tiefe zu führen. Auf dem Rahmen bleibt 

die reliefartige Behandlung der ersten Entwürfe erhalten. Ähnlich schalenartig wölbt sich 

die Laube um die Mittelgruppe in der wohl 1804 entstandenen Studie zum „Mittag“. Die 

freie Weite einer durchsonnten Landschaft zeigt erst das unvollendete Bild mit der „Ruhe 

auf der Flucht nach Ägypten“.6 

Alles dies, auch die lange Reihe der Bildnisse, bleibt Vorbereitung auf das große Haupt-

werk, das zu vollenden ihm nicht vergönnt war: Die Tageszeiten. Die Hamburger Kunst-

halle bewahrt die Federzeichnungen Runges, die, 1803 entstanden, als Vorlagen für die 

von Krüger, Darnstedt und Seyffert 1803–1805 radierten Blätter dienten. Diese erschie-

nen zuerst 1806 in einer kleinen Auflage, dann, mit Schrift, 1807 bei Friedrich Perthes in 

Hamburg. Nach diesen Blättern können wir uns aber nur eine ungefähre Vorstellung 

davon machen, was Runge mit diesem Werk beabsichtigte. Die Komposition ist nicht 

endgültig, und es fehlt vor allem die Farbe und mit ihr die malerische Durchführung. 

Zum „Mittag“ besitzen wir noch die oben erwähnte Studie, und einzig den „Morgen“ haben 

wir in einer Konstruktionsstudie und in zwei Fassungen, einer „kleinen“ und einer „gro-

ßen“, aber auch diese sind nicht die endgültige Gestaltung.7 Runge wollte diese vier Bilder 

als Wanddekorationen in einem großen Raume – 24 Fuß hoch und 18 Fuß breit – ausfüh-

ren, aber dazu kam es nie. Er beschreibt die ersten Entwürfe in seinen Briefen an Daniel 

vom 30. Januar und 22. Februar 1803,8 und er selbst deutet die Idee: „Der Morgen ist die 

gränzenlose Erleuchtung des Universums. Der Tag ist die gränzenlose Gestaltung der 

Creatur, die das Universum erfüllte. Der Abend ist die gränzenlose Vernichtung der Exis-

tenz in den Ursprung des Universums. Die Nacht ist die gränzenlose Tiefe der Erkennt-

niß von der unvertilgbaren Existenz in Gott. Diese sind die vier Dimensionen des ge-

schaffenen Geistes. Gott aber würkt Alles in Allem; wer will gestalten, wie Er die Ge-

schaffenen berührt?“ – Diese zweifellos durch Jacob Böhmes theosophische Spekula-

tionen angeregten tiefen Sinngehalte werden hier aber doch vielfach in einer kaum mehr 

allgemein verständlichen symbolischen Sprache, oft auch in literarischen Allegorien aus-

gedrückt. Tieck schreibt am 19. Juni 1803: „Ich suchte ihn im vorigen Jahr, als ich mich 

auch hier (in Dresden) befand, darauf aufmerksam zu machen, daß er, besonders in den 

Randzeichnungen, die die Hauptgestalten umgeben, mehr wie einmal 



Hubertus Lossow – Philipp Otto Runge. Ein Versuch zur Erneuerung der Kunst 

 

 

Aurora 15, 1955 18 

aus dem Symbol und der Allegorie in die zu willkürliche Bezeichnung, in die Hieroglyphe 

gefallen sei ... So ist in diesen Bildern manches, was Runge wohl nur allein versteht, und 

es ist zu fürchten, daß bei seiner verbindenden reichen Phantasie er noch tiefer in das 

Gebiet der Willkür gerät und er die Erscheinung selbst als solche zu sehr vernachlässigen 

möchte.“9 Tieck sieht hier die Gefahr, die in der zu weit gehenden Subjektivierung der 

Aussagemittel liegt, eine Gefahr, die freilich mit der auf dem Gefühlserlebnis beruhenden 

und an sich weitgehend literarischen Grundeinstellung der Romantik schon gegeben war. 

Einzig in seinen Bildnissen entfällt notwendig der literarische, nicht aber der poetische 

Gehalt. Sie geben immer zugleich die ganze Persönlichkeit, ihre äußere Erscheinung und 

ihre innere Welt. Dies beides verbindet die künstlerische Gestalt, und es entsteht in 

Wahrheit ein Bild, das unabhängig von dem Interesse an der dargestellten Person für sich 

gültig ist. Auch hier aber ist darauf hinzuweisen, daß die Bildkonzeption stets im Meta-

physischen verankert ist. Runges ganze Persönlichkeit ist vom Religiösen her angelegt, so 

daß seine Kunst ebenso wie sein theoretisches Bemühen selbst dort, wo es nur mittelbar 

dem Künstlerischen dient, wie bei der Farbenlehre, die ihm auch Goethes Beifall ein-

trug,10 doch zuletzt immer mit dem metaphysischen Grund seiner Anschauungen verbun-

den bleibt.11 

Die künstlerische Welt, die Runge am Beginn des 19. Jahrhunderts aufbaut, ist ein genialer 

Versuch zur Erneuerung der Kunst, aber sie mußte Fragment bleiben, und auf den ro-

mantischen Frühling folgte kein Sommer. Die schon zu weit getriebene Subjektivierung 

der Anschauung und Vorstellung und nicht nur der frühe Tod des genialen Künstlers, der 

1810 kaum 33jährig starb, verhinderte eigentlich die Vollendung. Die nur auf das Gefühl 

gebaute Romantik hatte nicht die Kraft, den seit der Aufklärung des 18. Jahrhunderts 

aufsteigenden bösen Geist des Materialismus zu bannen. Mit seinem Zunehmen schwin-

det im Verlauf des 19. Jahrhunderts immer mehr die metaphysische Grundlage des geisti-

gen Lebens, wird der Kunst der Boden, auf dem sie allein wachsen kann, immer mehr 

entzogen, so daß die genialen künstlerischen Schöpfungen der zweiten Hälfte dieses 

Jahrhunderts immer mehr zu Leistungen von Einzelpersönlichkeiten werden. 

Runge aber schrieb am 16. Oktober 1803 an Quistrop: „So ... sollte nach meiner Über-

zeugung alles Wissen und alle Kunst des Menschen nie etwas anderes sein, als das Lob 

des allerhöchsten Gottes auszusprechen.“12 

 

 

–––––––— 

 
1  Vergl. Ch. A. Isermeyer: Ph. O. Runge. Berlin 1940, S. 52 und Karl Privat: Ph. O. Runge, sein Leben in 

Selbstzeugnissen, Briefen und Berichten. Berlin 1942, S. 141 f. 

2  P. O. Runge, Briefe in der Urfassung. Hersgeg. v. F. Degner. Berlin 1940, S. 78. 

3  Am 3. September 1802. Vergl. G. Pauli: Ph. O. Runge, Bilder und Bekenntnisse. Berlin 1918. S. 13. 

4  Am 19. Dezember 1802. Vergl. Degner, a. a. O. S. 84. 

5  Die hier erwähnten Werke Runges bewahrt sämtlich die Kunsthalle in Hamburg. 

6  Entstanden 1803/06. Eine Niltallandschaft als Studie hierzu, (lavierte Bleistiftzeichnung) entstand 
1805. 

 



Hubertus Lossow – Philipp Otto Runge. Ein Versuch zur Erneuerung der Kunst 

 

 

Aurora 15, 1955 19 

 
7  Runge gab auf dem Sterbebette seinem Bruder Daniel den Auftrag, das Bild zu vernichten, und nahm 

erst auf dessen dringende Bitten davon Abstand. Vergl. Hinterlassene Schriften von Ph. O. Runge, Maler, 
herausgegeben von dessen älterem Bruder. Hamburg Perthes I. Teil 1840, S. 233. 

8  Privat, a. a. O. S. 153 ff und S. 158. 

9  Privat, a. a. O. S. 163. 

10  Vergl. Goethes Brief vom 26.8.1806 an Runge. Privat, a. a. O. S. 230 f. 

11  Vergl. Brieffragment von. 1807/08. Privat, a. a. O. S. 257 f. 

12
  Privat, a. a. O. S. 172. 



Jakob Baxa – Eichendorff und die Antike. 

Ein Beitrag zur Geschichte der Romantisierung des Klassischen Altertums 

 

Aurora 15, 1955 20 

Eichendorff und die Antike 
Ein Beitrag zur Geschichte der Romantisierung des Klassischen Altertums 

 

Jakob Baxa 

 

Während die Antike seit den Tagen der Renaissance im deutschen Humanismus, in der 

Aufklärung und zuletzt in der Klassik ebenso bewundert als nachgeahmt wurde, ist dem-

gegenüber die Romantik eine aus den Tiefen der deutschen Seele entsprungene echt 

germanische Bewegung, die im christlichen Mittelalter ihr Ideal erblickte und verkörperte. 

Wackenroder und Tieck, Novalis, Arnim und Brentano, E. T. A. Hoffmann, Görres und 

die Brüder Grimm, Fouqué und Zacharias Werner, Uhland und Hauff sind in ihren 

Schöpfungen auf diesen Bahnen gewandelt und fast frei von allen antiken Motiven. Doch 

gibt es auch Romantiker, wo sich solche, besonders in den ersten Anfängen, reichlich 

vorfinden. Friedrich Schlegel hat sich in den Jahren 1794–1798 eingehend mit der Ge-

schichte der griechischen Literatur befaßt – der erste Band seiner von Jakob Minor her-

ausgegebenen prosaischen Jugendschriften (1882) enthält alle diese Aufsätze – und sein 

Bruder August Wilhelm Schlegel hat in den „Gedichten“ (1800) vielfach antike Stoffe be-

handelt (Ariadne, Pygmalion, Prometheus, Arion, Kampaspe usw.) sowie ein antikes 

Trauerspiel „Ion“ (1803) nach Euripides geschrieben, das Goethe in Weimar aufführte. 

Hölderlin sei hier nur als „ein Seitentrieb der romantischen Poesie“ erwähnt, wie ihn 

Rudolf Haym zutreffend bezeichnet. Kleists „Amphitryon“ (1807) wurde von Adam Müller 

als Drama von der Unbefleckten Empfängnis gedeutet, und von der „Penthesilea“ (1870) 

wandte sich Goethe mit Grauen, obwohl schon die Antike selbst ein ähnliches romanti-

sches Werk, das herrliche Schwanenlied des Euripides, „Die Bacchen“ besitzt, aus denen 

Goethe selbst ein Stück übersetzte. In der „Hermannsschlacht“ weht ein anderer Wind als 

im Tacitus, der heiße Atem des Heldenjahres 1809. Mit Kleist beginnt die Romantisierung 

der Antike. Einen ähnlichen Vorgang können wir auch beim letzten Dichter der Romanti-

schen Schule, bei Eichendorff beobachten. Wenn irgendein Poet deutsch und nur deutsch 

ist, so ist es dieser. Alles, was er gesungen hat und was noch heute im Volke lebendig ist, 

schöpft seine tiefste Wurzelkraft aus der deutschen Heimat. Aber wie Wackenroder und 

Tieck hat auch er ein Traumland ewiger Sehnsucht, das schöne Italien mit dem herrlichen 

Rom. In den Gärten der Adelsschlösser seiner Jugendzeit sah er als Kind zum erstenmal 

Statuen heidnischer Götter (H.K.A. I/2, 829), die er damals wohl rätselhaft anstaunte und 

die ihm dann zeitlebens in seinen Traumbildern immer wieder in Erinnerung kamen. Das 

ist der letzte Grund einer leisen Bindung an die Antike, die wir im Untergrund vieler 

seiner Dichtungen feststellen können. Am schärfsten tritt sie in seiner Jugenderzählung 

„Das Marmorbild“ (1819) zu Tage. Die Handlung wird nach Italien, in die Stadt Lucca, und 

in das Mittelalter verlegt. Der Held Florio sieht  



Jakob Baxa – Eichendorff und die Antike. 

Ein Beitrag zur Geschichte der Romantisierung des Klassischen Altertums 

 

Aurora 15, 1955 21 

dort an einem nächtlichen Weiher ein Venusbild, das dann Leben und Gestalt annimmt 

und mit seiner Verführungskunst sein ewiges Seelenheil bedroht. Aber zum Glück ver-

schwindet dieser nächtliche Spuk und am frühen Morgen reitet er dann an den Trümmern 

des Venustempels an der Seite seiner geliebten Bianka vorüber. Der Sänger Fortunato 

singt die schöne Ballade, wie die Göttin Venus zu Stein wird und vor der heiligen Maria 

mit dem göttlichen Kinde weichen muß. Bekanntlich hat der französische Romantiker 

Prosper Meriméé in seiner herrlichen Novelle „Die Venus von Ille“ (1837) das gleiche Mo-

tiv behandelt und ihm einen tragischen Ausgang gegeben. Die Literarhistoriker haben 

herausgefunden, daß sich diese Legende zuerst bei dem mittelalterlichen Chronisten 

Wilhelm von Malmesbury im 12. Jahrhundert findet. Es ist eine Überlieferung aus der 

Zeit des Urchristentumes, wo die überwundenen heidnischen Götter im Volksglauben 

noch als böse Dämonen fortlebten. Noch heute meidet in Griechenland das fromme 

Landvolk die von den fremden Reisenden mit so großer Sehnsucht aufgesuchten heidni-

schen Tempelruinen, besonders zur Nachtzeit. „Inä phantasmata“ – es sind Gespenster 

dort – sagt der griechische Bauer.  

Im 3. Kapitel der „Glücksritter“, die 1648, nach Beendigung des 30jährigen Krieges spielen, 

findet sich die Beschreibung eines verwilderten Schloßgartens: „Da lag alles einsam und 

schattigkühl, Regen, Wind und Sonnenschein waren, wie es schien, schon lange die Gärt-

ner gewesen, die hatten einen steinernen Neptun aufs Trockene gesetzt und ihm eine 

hohe grüne Mütze von Ginster bis über die Augen gezogen; wilder Wein, Efeu und 

Brombeer kletterten von allen Seiten an ihm heran, eine Menge Sperlinge tummelten sich 

lärmend in seinem Barte, er konnt’ sich mit seinem Dreizacke vor dem Gesindel gar nicht 

mehr erwehren.“ Und im 7. Kapitel des „Taugenichts“ heißt es von der römischen Cam-

pagna: „Sie sagen, daß hier eine uralte Stadt und die Frau Venus begraben liegt und die 

alten Heiden zuweilen noch aus ihren Gräbern heraufsteigen und bei stiller Nacht über 

die Heide gehen und die Wanderer verwirren.“ Das Gedicht „Schöne Fremde“ (H.K.A. I/l, 

41) beginnt mit den Worten: 
„Es rauschen die Wipfel und schauern,  

Als machten zu dieser Stund  

Um die halbversunkenen Mauern  

Die alten Götter die Rund.“ 

Im Gedicht „Sehnsucht“ (32) hören wir: „Sie sangen von Marmorbildern“, und im Gedicht 

„Die zwei Gesellen“ (71):     „Dem zweiten sangen und logen 
Die tausend Stimmen im Grund,  

Verlockend’ Sirenen, und zogen  

Ihn in der buhlenden Wogen  

Farbig klingenden Schlund.“  

Die Sirenen finden wir auch im Gedicht „Am Strom“ (316): 
„Verträumt die stillen Weiden hingen 

Hinab bis in die Wellen kühl. 

Die waren alle wie Sirenen 

Mit feuchtem, langem, grünem Haar, 

Und von der alten Zeit voll Sehnen 



Jakob Baxa – Eichendorff und die Antike. 

Ein Beitrag zur Geschichte der Romantisierung des Klassischen Altertums 

 

Aurora 15, 1955 22 

Sie sangen leis und wunderbar.“ 

Eine ganz ähnliche Stelle enthält auch das Gedicht „Nachruf an meinen Bruder“ (317). Aber 

daß diese heimliche Liebe zur Antike doch nur sehr untergeordneter Natur ist, erfahren 

wir aus dem Gedicht „Rückkehr“ (55): 

„Ich komme aus Italien fern 

Und will euch alles berichten 

Vom Berg Vesuv und Romas Stern 

Die alten Wundergeschichten. 

Da singt eine Fei auf blauem Meer, 

Die Myrten trunken lauschen - 

Mir aber gefällt doch nichts so sehr 

Als das deutsche Waldesrauschen.“ 

Heinrich von Kleist befaßte sich mit der Antike in seinen früheren Werken und wandte 

sich dann, vornehmlich unter dem Einfluß Adam Müllers, anderen Sternen zu. „Das 

Kätchen von Heilbronn“ bewunderte E. T. A. Hoffmann als Gipfelpunkt der Romantik, und 

im „Prinzen von Homburg“ prägt der Dichter die bezeichnenden Verse: 

„Und wenn er mir, in diesem Augenblick, 

Wie die Antike starr entgegenkömmt –“, 

die eigentlich alles aussagen, was die beiden Richtungen trennt. Eichendorff hat sich von 

Jugend auf sein ganzes Leben hindurch nur mit romantischen Stoffen befaßt, aber in 

seinen allerletzten Lebensjahren behandelt er antike Vorwürfe. Im Jahre 1852 schreibt er 

sein episches Gedicht „Julian“. Sein Held ist „der Romantiker auf dem Thron der Cäsa-

ren“, wie ihn David Friedrich Strauß zur Zeit der deutschen Restauration nannte. Um die 

Eigenart der Schöpfung Eichendorffs voll und ganz zu verstehen, vergleicht man sie am 

besten mit dem 20 Jahre später, 1872, entstandenen weltgeschichtlichen Schauspiel „Kaiser 

und Galiläer“ von Henrik Ibsen. Auch Ibsen ist hier noch durchwegs Romantiker, predigt 

er doch darin das geheimnisvolle „dritte Reich“ des Mystikers Maximos, aber er entwirft 

nach den antiken Quellen, nach Ammianus Marcellinus, Libanios und Gregor von Nazi-

anz ein getreues Lebensbild von Julianos Apostata. Ganz anders Eichendorff. Nur an 

wenigen Stellen seines Epos behandelt er geschichtliche Vorgänge, daneben schafft er 

einen ganz neuen Mythos von Julian. In seiner Klage um das versunkene Heidentum 

hören wir Eichendorffs Worte aus früheren Tagen (H.K.A. I/2, 518): 

„Die Heldensagen aber einsam ragen 

Herein noch ins verwandelte Geschlecht, 

Und auf den Riesentrümmern stehn und fragen 

Die alten Götter nach dem alten Recht. 

Da wacht allnächtig auf geheimes Sehnen,  

Der Wald schaut träumend nach Diana aus,  

Um Venus stehn die Blumen all in Tränen,  

Das Meer umwogt Neptuns kristallnes Haus. 



Jakob Baxa – Eichendorff und die Antike. 

Ein Beitrag zur Geschichte der Romantisierung des Klassischen Altertums 

 

Aurora 15, 1955 23 

O heilge Nacht! Zuweilen nur Sirenen  

Noch tauchen aus dem mondbeglänzten Grund  

Und tun, wenn alles schläft, in irren Tönen  

Dem Menschenkind die tiefe Wehmut kund.“ 

Julian vermählt sich mit einer antiken Venusstatue, indem er ihr seinen Ring an den Fin-

ger steckt – wie Alphons von Peyrehorade in der Novelle von Prosper Meriméé – sie 

erscheint später unter dem Namen Fausta als Symbol des Heidentums. Ein auch bei Ibsen 

vorkommender römischer Heerführer Severus, der aber in der Geschichte keineswegs 

diese Rolle spielte, wird Julian als Vorkämpfer des Christentums entgegengestellt, sein 

Sohn Oktavian wird von Fausta, die jetzt auch Faustina, wie die höchst liederliche Ge-

mahlin des edlen Philosophenkaisers Marc Aurel heißt, verführt und dem Christentum 

abtrünnig gemacht, bekehrt sich aber dann wieder, steht den von Julian verfolgten Chris-

ten bei und wird irrtümlich von Faustina, die ihn verkennt, getötet. Julian erliegt keiner 

Perserlanze, wie Ammianus berichtet, sondern wird von Severus ritterlich zum Zwei-

kampf gefordert und nach mannhafter Gegenwehr erschlagen. Nach seinem Tod führt 

der zum Kaiser ausgerufene Christ Jovian das römische Heer wieder nach Hause, aber der 

zu Tode verwundete Christ Severus verblutet über dem Grab seines Sohnes Oktavian. 

Wenn man noch die wechselnden Versmaße bedenkt – es kommt auch die Nibelungen-

strophe vor – so liest sich das ganze Epos wie ein altdeutsches Heldengedicht. So ähnlich 

haben mittelalterliche Dichter aus Alexander dem Großen einen germanischen Heerfüh-

rer gemacht. In Eichendorffs „Julian“ hat die Romantisierung der Antike einen Gipfel-

punkt erreicht. Ganz ähnlich verhält es sich auch mit Eichendorffs letztem Werk, dem 

Epos „Lucius“ (1857). Die historischen Vorgänge, die ihm zugrunde liegen, sind die Er-

mordung des Kaisers Domitian und die Ausrufung des Marcus Coccejus Nerva zu seinem 

Nachfolger (96 n. Chr.). Die Geschichtschreiber Sueton und Dio Cassius berichten uns 

von diesen Dingen. Aber auch hier hat sich Eichendorff weitgehend über die Geschichte 

hinweggesetzt. Lucius, ein Römer von echtem Schrot und Korn sowie alttaciteischer 

Gesinnung, strebt danach, die Zeit der alten Republik wieder herzustellen und begegnet 

sich in diesem Verlangen mit seinem Freunde Nerva. Ein dritter im Bunde ist der finstere 

Stephan, dessen Sohn der grausame Cäsar Domitian den Bestien vorwerfen läßt, da er 

sich zum Christentum bekennt. Im zweiten Gesang findet sich eine herrliche Schilderung 

der Vorgänge im Zirkus, mit der Eichendorff schon alles vorwegnimmt, was die Welt 

später in dem Roman „Quo vadis?“ von Henryk Sienkiewicz (1895) so bewunderte. Aus 

Rache für die Ermordung seines Sohnes tötet Stephan den Domitian und stürzt sich nach 

vollbrachter Tat ins eigene Schwert. Jetzt ruft Lucius den Nerva zur Tat auf, er möge die 

alte Republik mit dem römischen Senat und der Bürgerschaft wieder herstellen. Aber 

Nerva erliegt der Versuchung, er läßt sich von den Prätorianern zum Kaiser ausrufen und 

will seinen Freund Lucius zum Mitregenten ernennen. Enttäuscht über diesen Gesin-

nungswechsel wendet sich dieser unter dem Einfluß seines Pagen Guido – der Name ist 

mittelalterlich-italienisch und sein Träger ist eigentlich ein Schutzengel – dem Christentum 

zu. Er wird von ihm zum Eingang der Katakomben geführt, wo er im Kampf mit dem 

römischen Pöbel, 



Jakob Baxa – Eichendorff und die Antike. 

Ein Beitrag zur Geschichte der Romantisierung des Klassischen Altertums 

 

Aurora 15, 1955 24 

der die Christen in den Katakomben ermorden will, fällt und als Märtyrer für den neuen 

Glauben die Bluttaufe empfängt. In die Handlung ist noch eine prächtige Frauengestalt 

verflochten, die Julia, die Lucius ursprünglich liebt, die aber dann zu einer Lais oder Phry-

ne wird, deren Gunst viele Männer genießen. Lucius wendet sich natürlich voll Abscheu 

von ihr, aber zum Schluß stirbt sie an seiner Seite als Märtyrin und büßt als reuige Magda-

lena alle ihre schönen Sünden der Vergangenheit.  

Auch hier erscheint die Geschichte weitgehend romantisiert. Stephanus, der Mörder des 

Domitian, war ein Freigelassener, welcher der Unterschlagung von Geldern angeklagt war, 

Nerva, der bei Eichendorff als kräftiger Mann und als Nebenbuhler des Lucius in der 

Gunst der Julia erscheint, war zur Zeit des Regierungsantrittes schon ein schwächlicher 

Greis, der zwei Jahre später (98 n. Chr.) den Trajan adoptierte und zum Cäsar und Mit-

herrscher ernannte. Julia ist eine Gestalt aus Eichendorffs frühesten Tagen, ein Typus wie 

die „Verlorene Marie“, die uns schon in dem Jugendroman „Ahnung und Gegenwart“ (1812) 

begegnet. 

Gewiß, Eichendorffs Epen „Julian“ und „Lucius“ gehören nicht zu seinen volkstümlichen 

Werken und die populären Klassikerausgaben nehmen sie nicht mehr auf, aber es wäre 

ein großer Irrtum, sie als senile Greisenschöpfungen zu betrachten. Wie Kleist in der 

Alkmene im „Amphitryon“ eine so herrliche Gestalt schuf, daß sie Adam Müller mit der 

Jungfrau Maria vergleichen konnte, wie seine psychopathische Penthesilea sehr wohl 

neben der Agave in den „Bacchen“ des Euripides zu bestehen vermag und mit ihrer rasen-

den Haßliebe schon auf die späteren Frauengestalten von Strindberg hinweist, sich aber 

natürlich gründlich von der Iphigenie Goethes unterscheidet, ebenso stellt uns Eichen-

dorff im Julian eine zwar dem finstern Heidentum anhängige, aber echt ritterliche Gestalt 

eines germanischen Heerführers vor Augen, die er trotz eigener strengster katholischer 

Gesinnung tief innerlich liebt, und im Lucius einen alten Römer von der Gesinnung der 

Cäsarenmörder Brutus und Cassius, der nach dem Scheitern seiner politischen Restaurati-

onsträume zum Christentum findet. Fausta und Julia sind herrliche Frauengestalten von 

Fleisch und Blut, bewundernswert im Glanz und in der Schönheit ihrer heidnischen Sün-

den. Neben Kleists „klassischen“ Dramen sind die beiden „antiken“ Epen Eichendorffs 

die interessantesten Beispiele einer von der deutschen Klassik ganz abweichenden Auffas-

sung der Antike und einer Romantisierung des klassischen Altertums, es ist dieselbe ro-

mantische und echt germanische Auffassung, die wir Jahrhunderte früher schon bei 

Shakespeare finden, in „Troilus und Cressida“ und im „Sommernachtstraum“. 



Alfons Hayduk – Der dämonisierte Eros bei Eichendorff und Hauptmann 

Von der Novelle „Das Marmorbild“ (1817) zum posthumen Roman „Winckelmann“ (1954) 

 

Aurora 15, 1955 25 

Der dämonisierte Eros bei Eichendorff und Hauptmann. 
Von der Novelle „Das Marmorbild“ (1817) zum posthumen Roman „Winckelmann“ 1954 
 
Alfons Hayduk 
 
In seinem „Untergang des Abendlandes, Umrisse einer Morphologie der Weltgeschichte“, prägte 
Oswald Spengler für die abendländische Kultur den Begriff des Faustischen. Dem apolli-
nischen Menschen des griechisch-römischen Kulturkreises wurde der faustische gegen-
übergestellt, um damit jene Spannungsmomente zu kennzeichnen, in deren Kraftfeld 
letztlich heidnische Antike und christlicher Geist einander begegnen. Die Reihe der For-
mulierungen und ihrer Varianten ist nicht abzusehen. Zweifellos aber hat hier eine 
fruchtbare Auseinandersetzung bis heute nicht aufgehört, und auf dem Gebiete unserer 
deutschen Literatur begegnen wir, um drei typische Autoren der Gegenwart zu nennen, 
diesem Themenkreis bezeichnenderweise ebenso im Werke Thomas Manns und Her-
mann Hesses wie in dem Gerhart Hauptmanns. 
Nun wissen wir um die stolze Ahnenreihe dieser perennierenden Erscheinung, zu der fast 
jedes Jahrhundert seinen besonderen Beitrag geliefert hat. Beschränken wir uns auf die 
Epoche der Romantik und unser Zeitalter, so dürften wir besonders auffällige Berüh-
rungspunkte entdecken. Und es ist wohl mehr als beiläufig, daß gerade die beiden Schlesi-
er Joseph von Eichendorff und Gerhart Hauptmann in diesem Betracht wesentlich auf-
hellende Beiträge geleistet haben; der Lubowitzer mit seiner 1817 vollendeten Novelle 
„Das Marmorbild“,1 der Alte vom Wiesenstein mit seinem Roman-Torso „Winckelmann“,2 
dessen Entstehung in die letzten Lebensjahre fällt. Dieses an sich fragmentarische Werk 
ist Sommer 1954 in der vollendeten Fassung von Frank Thieß, einem in diesem Falle 
wohl Berufenen, erschienen. 
Bereits in seinem „Ketzer von Soana“, veröffentlicht 1918, ließ Gerhart Hauptmann das 
weltweite Thema Antike–Christentum aufklingen. Es ließ ihn offenbar nicht los, und mit 
dem ihm eigenen Instinkt spürte er einen Stoff auf, dessen Verkörperer wie er selbst aus 
schlesischer Wurzel stammt. Es ist der Sohn eines armseligen schlesischen Schusters, 
gebürtiger Protestant, schließlich katholischer Konvertit, als „nachgeborener deutscher 
Grieche“ und Autor der „Geschichte der Kunst des Altertums“ eine Weltberühmtheit, der 
Wiederentdecker der Antike im 18. Jahrhundert: Johannes Winckelmann. 
Ruhm und Glanz, Elend und Ende dieses großen Kunstgelehrten und Interpreten antiker 
Schönheit geben den Anlaß zu diesem Bruchstück einer großen Konfession. Wie weit 
man der Hauptmannschen Ausdeutung zu folgen bereit ist, bleibe dahingestellt. Wohin 
der Dichter im Letzten zielt, sagt sein Winckelmann bereits sehr deutlich im Eingangska-
pitel: „Nur das Schöne hat über mich Gewalt, und seine Macht ist größer als alle Finster-
nis. Auch das ist Dämonie, Mengs! Auch sie reißt fort und hat 



Alfons Hayduk – Der dämonisierte Eros bei Eichendorff und Hauptmann 

Von der Novelle „Das Marmorbild“ (1817) zum posthumen Roman „Winckelmann“ (1954) 

 

Aurora 15, 1955 26 

ihre lichtlosen Tiefen. Was wir Künstler unter der Schönheit verstehen, ist nur ein 
Schimmer des verbrennenden Gottes, und wen Helios in seinem Wagen durch das Fir-
mament jagt, der muß einmal in die Nacht des Okeanos tauchen.“ Und weiter: „Wir 
wissen nicht, welche Schrecken der Gott uns in der Dämmerung sehen läßt. Das Zwi-
schenreich, mein Freund! Die Alten haben es gekannt.“ Bereits an dieser Stelle bringt der 
Maler Raphael Mengs den Einwand: „Sind Sie katholisch geworden, um wieder den toten 
Göttern zu opfern?“ Und Winckelmann flüstert zusammenfahrend die Gegenfrage: „Wis-
sen Sie genau, daß sie tot sind?“ 
Dem gleichen Zweifel begegnen wir in Eichendorffs „Marmorbild“, das uns wie kaum ein 
anderes Werk des Dichters das Faustische in ihm bloßlegt. Auch hier wird von dem 
„Zwischenreich“ der Dämonen – freilich erst am aufklärenden Schluß – durch den Sänger 
Fortunato Kunde gegeben, wenn er von der „schönen Heidengöttin“, die keine Ruhe 
gefunden habe, der Venus, sagt: „Aus der erschrecklichen Stille des Grabes heißt sie das 
Angedenken an die irdische Lust jeden Frühling immer wieder in die grüne Einsamkeit 
ihres verfallenen Hauses heraufsteigen und durch teuflisches Blendwerk die alte Verfüh-
rung üben an jungen sorglosen Gemütern, die dann vom Leben abgeschieden, und doch 
auch nicht aufgenommen in den Frieden der Toten, zwischen wilder Lust und schreckli-
cher Reue, an Leib und Seele verloren, umherirren und in der entsetzlichsten Täuschung 
sich selber verzehren.“ 
Es wäre nun eine dankbare Aufgabe, im einzelnen nachzuspüren, wie sich die Dämo-
nenwelten Eichendorffs und Hauptmanns zueinander verhalten, wo sie sich decken und 
wo sie voneinander abweichen. Dem Kenner der Mentalität beider Dichter ist das Unter-
schiedliche und Entscheidende von vornherein gegeben. Das Verblüffende aber dürfte 
sein, daß der Mensch des sich so erhaben dünkenden zwanzigsten Jahrhunderts die 
„Welträtsel“ ebensowenig zu lösen vermag wie der des neunzehnten oder achtzehnten, 
wenn er nicht eine feste Position vom Glauben aus bezieht. Es ergeben sich über-
raschende Parallelen, als deren augenfälligste uns der Kunstgriff beider Dichter begegnet, 
uns den faustischen Zwiespalt der menschlichen Natur – „Zwei Seelen wohnen, ach, in 
meiner Brust!“ – gleichnishaft in zwei Gestalten in jedem Werk vor Augen zu stellen, 
deren eine geheimnisvoll die andere ergänzt oder notwendig in ihr enthalten ist. Im 
„Marmorbild“ ist es Bianka, die in der Maske des zierlichen Mädchens in griechischem 
Gewande „leicht geschürzt“ dem Helden Florio als die Verkörperung der antiken Venus 
erscheint: „Ihm war recht leicht zumute, als müßten sich alle Rätsel, die so schwül auf ihm 
lasteten, lösen.“ – Und im „Winckelmann“ begegnet uns ein gleiches Problem, das Thieß in 
bezug auf Hauptmann umschreibt: „Damit, daß er die Gestalt Arcangelis in den Knaben 
Desiderio und den Mörder gleichen Namens aufspaltete, hat er einen Weg beschritten, 
der, von der Dichtung her gesehen, der schönste war, den er finden konnte ... Der Name 
Arcangeli (Erzengel) wird zum Symbol für den Eingriff außerirdischer Mächte in 
Winckelmanns Leben, und zwar im Sinne der Begnadung wie der Verurteilung.“ 
Die antike Venus, der antike Eros: sie beherrschen das „Marmorbild“, das sich der 
28jährige Eichendorff von der Seele schrieb „als einen Spaziergang in amtsfreien Stunden 
ins Freie hinaus“ (Brief an Fouqué), ebenso wie den „Winckelmann“, mit dem der  



Alfons Hayduk – Der dämonisierte Eros bei Eichendorff und Hauptmann 

Von der Novelle „Das Marmorbild“ (1817) zum posthumen Roman „Winckelmann“ (1954) 

 

Aurora 15, 1955 27 

80jährige Greis am Wiesenstein rang und dem er das Bekenntnis zu Eros in den Mund 
legt: „Niemand ist vor ihm sicher; er umfaßt Himmel, Erde und das Totenreich mit seiner 
Umarmung, und keiner vermag ihm zu entrinnen, nicht einmal der Weise, dem freilich 
allein gegeben ist, seine verzaubernde Kraft umzuwandeln in den geistigen Eros, dessen 
Berührung die Sinnlichkeit adelt und den von ihm ergriffenen Menschen zum Herrn über 
seine Gefahren macht.“ Der „nachgeborene deutsche Grieche“ Winckelmann geht in der 
Version Hauptmanns an seinem inneren Zwiespalt zugrunde. Sein tragischer Untergang 
erscheint zwingend und unausweichlich im Sinne der Alten. Er ist dem Schicksal verfal-
len, Opfer der Götter zu sein, nach zehn Jahren römischen Ruhmes und mühsam erarbei-
teter Erfolge von den furiosen Erinnyen buchstäblich zu Tode gehetzt zu werden. – 
Florio dagegen, der junge Edelmann des „Marmorbildes“, („Eine seltsame Verblendung 
hatte bisher seine Augen wie mit einem Zaubernebel umfangen“) macht sich von dem 
„Verhängnis“ – diesen Untertitel gab Hauptmann der ersten Fassung seines Romans – frei 
und fühlt sich nach der Verwirrung durch den antiken Eros „innerlichst erquickt“ und 
„beruhigt“. Betend grüßt er das Licht „mit seiner strengen Kühle“, und der Dichter merkt 
an: „Es kommt nach allen heftigen Gemütsbewegungen, die unser ganzes Wesen durch-
schüttern, eine stillklare Heiterkeit über die Seele, gleichwie die Felder nach einem Gewit-
ter frischer grünen und aufatmen.“ 
Darf daran erinnert werden, daß das über Hauptmanns Abbé Winckelmann unent-
rinnbare lastende „Verhängnis“ auch bereits schon dem Priester Francesco, dem Ketzer 
von Soana, in der gleichnamigen Meisternovelle beschieden gewesen ist? Da hieß es: „Er 
war nicht mehr Herr seines Lebens. Eine übermächtige Zauberei hatte ihn zu einem 
vollständig willenlosen und, ohne Agata, vollständig leblosen Opfer des Eros gemacht, 
des Gottes, der älter und mächtiger ist als Zeus und die übrigen Götter. Er hatte in den 
Schriften der Alten gelesen über dergleichen Zauberei und diesen Gott und beides gering-
geschätzt mit einem Lächeln. Jetzt fühlte er deutlich, daß sogar an einen Pfeilschuß und 
eine tiefe Wunde gedacht werden mußte, mit der nach Meinung der Alten der Gott das 
Blut seiner Opfer vergiftete. Diese Wunde brannte, bohrte, flammte, fraß und nagte ja in 
ihm.“ Aber noch ging der Dichter nicht den Weg tragischen Unterganges. Er ließ den 
Erzähler, hinter dem sich der Ketzer von Soana verbarg, den Berghirten Ludovico, mit 
feinem Instinkt auf dem Höhepunkt der Verwirrnis innehalten und abbrechen, während 
das bittere Ende Winckelmanns gnadenlos zu Ende geführt wird.  
Hier offenbart sich im Schaffen Gerhart Hauptmanns ein Wandel des Bildes von der 
Antike, dem nachzuspüren nicht ohne Reiz ist, wiederholt er doch eine Entwicklung, die 
sich ähnlich schon einmal zwischen Klassik und Romantik abgespielt hat und die uns 
Eichendorff auch in diesem Betracht als Überwinder der Romantik in einem umfassenden 
Sinne bestätigt. Während die Frage der Beziehungen Gerhart Hauptmanns zur Antike, 
Klassik und Romantik noch der vielfältigen Forschung und erschöpfenden Klärung harrt, 
finden sich in der Eichendorff-Literatur genügend grundlegende Einzeluntersuchungen, 
die nicht nur den Standpunkt des schlesischen Freiherrn innerhalb seiner zeitgenössischen 
Geistesströmungen bestimmen, sondern auch den Fragenkomplex Antike und Klassik in 
eichendorffischer Sicht erhellen. Der wohl gründlichste Kenner dieses Komplexes ist uns 
in Deutschland lange genug unbekannt geblieben: Lorenzo 



Alfons Hayduk – Der dämonisierte Eros bei Eichendorff und Hauptmann 

Von der Novelle „Das Marmorbild“ (1817) zum posthumen Roman „Winckelmann“ (1954) 

 

Aurora 15, 1955 28 

Bianchi, Professor an der Universität Bologna. Seine 1937 edierte Untersuchung „Italien in 
Eichendorffs Dichtung“3 zeugt nicht nur von wissenschaftlicher Gründlichkeit, sondern 
erfaßt auch Fülle und Tiefe der Problematik, die – wie am Beispiel Hauptmanns ange-
deutet – mit dem „letzten Ritter der Romantik“ nicht abgeschlossen worden ist. 
Auch Bianchi erkennt klar die zentrale Ausgangsstellung der Doppelnatur, wie sie in 
Eichendorffs Florio (und, wie wir sahen, ebenfalls in Hauptmanns Winckelmann) ver-
körpert ist. Er sagt: „Florio ist dabei nicht ein Einmalig-Einzelner, sondern er vertritt in 
sich die beiden Anlagen der Menschen, ihre blut- und sinnenhafte Gebundenheit an die 
unerlösten Naturgewalten und zugleich ihre Sehnsucht und ihre Fähigkeit zur Erlösung 
durch den Geist und die charitative Liebe.“ Während Hauptmanns Wiederentdecker der 
antiken Welt zum Opfer der Götter werden muß, folgert Bianchi aus Eichendorffs „Mar-
morbild“, dessen zweifellos bedeutsamster Novelle nächst der um den Taugenichts: “Die 
Macht der alten Götter ist in der christlichen Welt vorbei, und Fortunato sagt es aus-
drücklich, daß die Wenigen, die ihnen verfallen, keinen Platz im Leben mehr finden kön-
nen. Ihr ins Zwischenreich verdrängtes Machtgelüste hat darum die Züge des Teuflischen 
angenommen, denn auf der Stufe der erlösten christlichen Welt kann die sinnenhafte 
Natur nicht mehr in antiker Unschuld und reiner Schönheit da sein.“ Den Wandel im 
Erlebnis der Antike, wie er uns bei Eichendorff und jetzt bei Hauptmann begegnet, er-
klärt Bianchi aus der Gesamtschau der Epoche: „Wenn wir einen Augenblick an 
Winckelmann, Lessing und Goethe zurückdenken, an Iphigenie und Helena, wenn wir 
uns vergegenwärtigen, daß Goethe in der Entstehungszeit des ,Marmorbildes’ noch am 
zweiten Teil des ,Faust’ arbeitete, so schauen wir mit atemloser Bestürzung in die brau-
senden Geburten der geschichtlichen Entwicklung hinunter. In den drei Jahrzehnten von 
1787 bis 1817 konnte die Antike für den deutschen Geist von einem strahlend lichten 
Himmel edelsten und vollendetsten Menschentums zu einer dem Teuflischen verwandten 
Lockung der Sinnenmächte werden.“ 
Damit sei prima vista unser kleiner Versuch über die dämonisierte Antike abgeschlossen. 
Er enthält in nuce auch den eingangs erwähnten Gegensatz apollinisch–faustisch. Über 
fast anderthalb Jahrhunderte spannt sich der Bogen von Eichendorffs „Marmorbild“ zu 
Hauptmanns „Winckelmann“. Von beiden darf gelten, was der Ältere seinem Sänger For-
tunato in den Mund legt: 
„Glaubt mir, ein redlicher Dichter kann viel wagen, denn die Kunst, die ohne Stolz und 
Frevel, bespricht und bändigt die wilden Erdengeister, die aus der Tiefe nach uns langen.“ 
Wir verstehen, daß „Götterdämmerung“ über den Versen Eichendorffs steht, die den 
Schlüssel zur Lösung der Allegorie des „Marmorbildes“ geben. Über der antiken Dä-
monenwelt im verzauberten Garten Italias wölbt sich leuchtend der Himmel des Chri-
stentums, das, wie der Zwanzigjährige im ersten Entwurf („Die Zauberei im Herbste“) no-
tiert, „nun auf unchristliche Gemüter Gewalt habe“. Aus solch winzigem Keim erblüht 
dann das Schlüsselgedicht: 
„Von kühnen Wunderbildern Versunknes Reich zu Füßen, 

Ein großer Trümmerhauf, Vom Himmel fern und nah 

In reizendem Verwildern  Aus anderm Reich ein Grüßen – 

Ein blühender Garten drauf.  Das ist Italia! 



Alfons Hayduk – Der dämonisierte Eros bei Eichendorff und Hauptmann 

Von der Novelle „Das Marmorbild“ (1817) zum posthumen Roman „Winckelmann“ (1954) 

 

Aurora 15, 1955 29 

Wenn Frühlingslüfte wehen  Wo sind nun die Gespielen?  

Hold überm grünen Plan, Diana schläft im Wald,  

Ein leises Auferstehen Neptunus ruht im kühlen  

Hebt in den Tälern an. Meerschloß, das einsam hallt. 

 

Da will sich’s unten rühren Zuweilen nur Sirenen  

Im stillen Göttergrab, Noch tauchen aus dem Grund  

Der Mensch kann’s schaudernd spüren Und tun in irren Tönen 

Tief in die Brust hinab. Die tiefe Wehmut kund. – 

 

Verwirrend in den Bäumen Sie selbst muß sinnend stehen 

Gehn Stimmen hin und her, So bleich im Frühlingsschein, 

Ein sehnsuchtsvolles Träumen Die Augen untergehen,  

Weht übers blaue Meer. Der schöne Leib wird Stein. – 

 

Und unterm duftgen Schleier, Denn über Land und Wogen 

So oft der Lenz erwacht, Erscheint, so still und mild, 

Webt in geheimer Feier Hoch auf dem Regenbogen 

Die alte Zaubermacht. Ein andres Frauenbild. 

 

Frau Venus hört das Locken, Ein Kindlein in den Armen  

Der Vögel heitern Chor, Die Wunderbare hält,  

Und richtet froh erschrocken Und himmlisches Erbarmen 

Aus Blumen sich empor. Durchdringt die ganze Welt. 

 

Sie sucht die alten Stellen, Da in den lichten Räumen 

Das luftge Säulenhaus, Erwacht das Menschenkind  

Schaut lächelnd in die Wellen Und schüttelt böses Träumen 

Der Frühlingsluft hinaus. Von seinem Haupt geschwind. 

 

Doch öd sind nun die Stellen, Und, wie die Lerche singend, 

Stumm liegt ihr Säulenhaus, Aus schwülen Zaubers Kluft 

Gras wächst da auf den Schwellen, Erhebt die Seele ringend  

Der Wind zieht ein und aus. Sich in die Morgenluft. 

 
 
–––––––— 
 
1  Joseph von Eichendorff „Das Marmorbild“, Novelle. Erstdruck in Fouques „Frauentaschenbuch für das 

Jahr 1819“. 
2  Gerhart Hauptmann „Winckelmann. Das Verhängnis“, Roman, vollendet und herausgegeben von Frank 

Thieß. C. Bertelsmann 1954. 
3  Lorenzo Bianchi „Italien in Eichendorffs Dichtung“. Eine Untersuchung. Nicola Zanichelli Editors, 

Bologna 1937 



Friedrich Bischoff – Schloss Lubowitz 

 

 

Aurora 15, 1955 30 

Schloss Lubowitz 
 

Friedrich Bischoff 

 

Der Wind verhallt durch den Wald mit silbernem Waldhornschalle  

In die funkelnde Nacht. 

Nun rauscht der Fluß ganz nah mit geisterhaft dunklem Falle,  

Wo die Ulme die Wiesen bewacht. 

Aus alten Wipfeln das Schloß, es schimmert zu Tale  

Wie aus verwunschener Zeit.  

Der Mond füllt blau die moosige Brunnenschale  

Mit Einsamkeit. 

Was komm ich daher aus Tag und Nacht mit hallendem Schritte, 

Still, sei still! 

Wars nicht, als ob durch die Wiesen ein Schatten glitte, 

Der Lied werden will? 

Die Nachtigall singt! Oh laß sie verzaubert singen,  

Hier strömt die Ewigkeit aus.  

Hörst du im Wind nicht das Traumhorn klingen?  

Der es spielte wie keiner, er wohnte in diesem Haus. 

Hier unten im Ostland, im schlesischen Walde verborgen,  

Lag es golden verschollen jahrtausendlang,  

Als er es fand in jubelndem Wäldermorgen,  

Erblühte die Welt im Gesang. 

Die Wipfel rauschen es heut noch mit jauchzendem Schalle,  

Denn noch immer spielt er betörten Gesichts,  

Und erlöst uns im Traume, alle, und alle:  

Ewiger Eichendorff, seliger Taugenichts! 



Matthias Brinkmann – Wie ich Eichendorffs Heimat erlebte 

 

 

Aurora 15, 1955 31 

Wie ich Eichendorffs Heimat erlebte 
 

Matthias Brinkmann 

 

Oberschlesien sollte 1928 Berufsheimat werden. Was wußte der Westdeutsche vom fer-

nen Land unter dem Kreuz? Nicht allzuviel. Wohl erinnerte man sich der harten Kämpfe 

um das Grenzland. Ein junger Leutnant war nach dem 1. Weltkrieg von Hildesheim nach 

Oberschlesien hinausgezogen zum Sturm auf den heiligen Annaberg. Ein Mitbewohner 

des Hauses fuhr zur Abstimmung nach Oberschlesien. Man wußte aber auch von der 

oberschlesischen Heimat des Dichters Joseph von Eichendorff. Es mußte ein echt deut-

sches Land sein, wo Eichendorff, einer der deutschesten Dichter, manchem ein Führer in 

die Landschaft der klingenden und singenden Welt, geboren wurde, starb und begraben 

liegt. Dort mußte es nicht schwer fallen, sich einzuleben: Wo der Kündiger sinniger Na-

turauffassung, der Sänger des Waldes, der Schilderer schöner Gärten, der naturfrohe 

Wandersmann, der Heimat- und Vaterlandsfreund, der Sucher der Gottesspur in der 

Natur, beheimatet war, mußte es sich für einen Naturliebenden, der jungen Menschen den 

Zugang zur Natur zu erschließen hatte, gut arbeiten lassen. Am Horizonte winkten Bilder 

der vielgerühmten unermeßlichen schlesischen Wälder mit ihrem Wildreichtum, die gro-

ßen Wasserflächen mit dem Vogelreichtum, die Parks der adeligen Gutsschlösser, die 

nahen Berge mit Resten einer Urnatur.  

Die Fahrt aus schöner Gebirgslandschaft Nordwestdeutschlands ging durch die flache 

Mark, dann durch die weite schlesische Ebene über das Kulturzentrum Schlesiens. Im 

Koffer ein Eichendorffband aus dem Cotta’schen Verlag, erworben als ganz junger Mann. 

Der Band sollte das Einleben erleichtern. Hinter der weißen Stadt Oppeln belebte sich die 

Landschaft mehr. Im Osten wurde der Annaberg sichtbar. Zugängliche Mitreisende er-

zählten von den Kämpfen der deutschen Freikorps gegen die Insurgenten. Zum ersten 

Male ging ein Ahnen der Schwierigkeit des Arbeitens im Ostraum, im Land unterm Kreuz 

auf. Wir aber fuhren durch einen friedvollen Frühlingsmorgen, freuten uns, als hart am 

Schienenwege durch gepflegten alten Hochwaldbestand hindurch weite Teichspiegel 

aufblitzten und weiße Möwenscharen wie durcheinanderwirbelnde große Schneeflocken 

über dem Wasser schwebten und vor Ratibor freundliche Hügelhöhen das Gesichtsfeld 

begrenzten. Eine Beengung erfuhr ich, als jemand äußerte, diese oder jene Hügel wären 

Polen zugesprochen. Die Erregung steigerte sich im ermutigenden Sinne, als man hinwies 

auf das weiße Schloß der Höhe im Baumgrün zur Rechten. „Und aus dem Laub, in Blüten 

halb versunken, sieht man ein weißes Schloß sich heben, als ruht ein Schwan dort trau-

mestrunken“ („Schloß Lubowitz“ von Eichendorff). Dort also dichtete Eichendorff, und in 

diesem Lande durfte ich wandern und die Eichendorff-Wirklichkeiten erleben. 



Matthias Brinkmann – Wie ich Eichendorffs Heimat erlebte 

 

 

Aurora 15, 1955 32 

Hier war Eichendorff-Land. Das Wissen darum erleichterte dem Westdeutschen das Ein-

leben und Sichheimischfühlen im Ostlande. Eichendorff wurde Führer zur Erfassung der 

deutschen Landschaft in Schlesien und zum Verstehen der Menschen des Landes. Es 

verstand sich von selbst, daß die erste Wanderung von der neuen Wirkstätte am alten 

Ratiborer Gymnasium aus dem nicht weit entfernten Eichendorff-Schlosse galt. Eine 

Fußwanderung mußte es sein, wie sie der wanderfreudige Eichendorff liebte, worüber uns 

seine Tagebücher berichten. Die Wanderung nach Schloß Lubowitz auf den Randhöhen 

der Oder führte auf wenig beschrittenen Wegen durch bewaldetes Hügelland, durch Täler 

mit Wiesen und Feldern, vorbei an Gartenbauernsiedlungen über Höhen mit Weitsichten. 

Eichendorffs Geist war uns Begleiter. Ich versuchte, mit Eichendorff zu lauschen, zu 

schauen und genoß die von Eichendorff erlebte Wirklichkeit, keine romantischen Träu-

mereien, keine Wolkenkuckucksluftheime, sondern verklärte Sachlichkeit. Waldesrau-

schen, Lerchentriller und Wachtelschlag erklangen auf den Wegen nach dem stillen 

Schloß im Gartenpark durch den Hainbuchenlaubengang in den Schloßpark mit seinen 

alten Bäumen, Blumenbeeten und runden Brunnen. Ich durfte den Raum betreten, in 

dem der Dichter seine glückhaften Jugendtage verbrachte. 

Lubowitz ging den Eichendorffs verloren. Leid folgte der Lust. Nie mochte der Dichter 

dahin zurückkehren. Zu den Bäumen sah ich auf, aus deren Kronen einst der junge Dich-

ter ins Land hinausschaute. Ich saß auf der Dichterbank unter der Riesenlinde. Von hier 

aus eröffnete sich eine wundersame Aussicht auf die nahe Schwedenschanze, auf das 

leuchtende Wasser der Oder tief unten im Tal und darüber hinweg auf die scheinbare 

Unendlichkeit des oberschlesischen Waldes bis weithin nach dort, wo sich das Wal-

desdunkel am Horizonte verliert im Blau und die rauchenden Schlote des noch nicht 

geschauten anderen Oberschlesiens vermutet werden. Es ist der Landesbereich, den deut-

scher Fleiß und deutsche Tüchtigkeit formten, das mißgönnte Schatzreich des Landes 

unterm Kreuz. Im Südosten zeichnen sich von der Höhe aus die schwach farbig umflor-

ten Kuppen des Sudetenzuges ab. „O Täler weit, o Höhen“, „Wer hat dich, du schöner Wald“. 

Nachdenklich und besinnlich ging es dann bei Wellenklatschen und Uferweidengeraune 

zurück entlang der Oder. Zwar leuchteten mir keine weiß blinkenden Segel, aber ich 

begriff: das Jugendland mußte den Keim der dichterischen Begabung in Eichendorff 

wecken. Der Dichter hat die Dinge der erlebten Umwelt nicht nur besungen, er ließ sie 

selber sprechen und gab ihnen Urklang. Die Stimme der Natur redet in Eichendorff und 

durch Eichendorff. Man verspürte etwas von der Seele dieser Landschaft, all das Singen 

und Klingen, das in ihr west, das aus den Versen des Dichters auf uns wirkt, einmal in 

Jugendseligkeit, dann in entsagender Wehmut um verlorenes Gut. Was Eichendorff in 

„Dichter und ihre Gesellen“ Fortunat sprechen läßt, steht auf Wanderungen durchs Eichen-

dorff-Land lebhaft vor den Sinnen und im Sinnen: „Wer einen Dichter recht verstehen 

will, muß seine Heimat kennen. Auf ihre stillen Plätze ist der Grundton gebannt, der dann 

durch alle seine Bücher wie ein unaussprechliches Heimweh fortklingt“. Der Vertriebene 

aus dem Eichendorff-Land versteht diese Sätze am besten. 

Siebzehn Jahre in Oberschlesien, eine lange Zeit, eine fruchtbare Zeit. Wie haben wir das 

gesegnete Land durchwandert auf manchen verschwiegenen Pfaden bis weit über  
[Abb.: Ph.O. Runge, Ölstudie zum „Mittag“. Hamburg / Kunsthalle   /   Ph.O. Runge, „Der Morgen“, kleine 

Fassung. Hamburg / Kunsthalle] 



Matthias Brinkmann – Wie ich Eichendorffs Heimat erlebte 

 

 

Aurora 15, 1955 33 

die Grenzen hinaus. Es waren schöne Tage und Jahre. Als 1930 der Umzug nach Beuthen 

an die Akademie erfolgte, erschloß sich das unmittelbare Grenzland in Freud und Leid 

mit seinen Gruben und Hütten, aber auch mit den unvergleichlichen Grenzwaldungen so 

nahe der Industriestadt. Ohne es zu wissen, geriet ich zu Anfang mehrmals auf Waldwan-

derungen über die falsche Grenze und mußte vor polnischen Grenzern flüchten. Land 

unterm Kreuz! Mehrfach konnten wir mit Studenten in frühester Morgenstunde die da-

mals so nahe der Industriestadt noch balzenden Birkhähne belauschen. Vielerlei seltene 

Pflanzen waren zu finden: Frauenschuh und rotes Waldvöglein, Siegwurz und sibirische 

Schwertlilie. Nicht weit war es bis zur Ruine des Eichendorffschlosses auf dem Hügel in 

Tost. Das Schloß nennt der Dichter „ein Märchen aus alter Zeit“, „von dem ich so oft 

gesungen, wo die Elfen tanzen auf dem Waldesrasen, die Rehe im Mondschein grasen“ 

(„Bilderbuch aus meiner Jugend“). Es sind nur mehr Ruinen vorhanden. Hoch ragt der erhal-

tene Burgturm auf dem Schloßhügel empor. Oft lagerten wir auf dem berasten weiten 

Schloßhof und schauten durch Fensterrahmen der Ruinenmauer hinaus in das Land, 

hinein in das Tal mit der Mühle, von manchem als Eichendorffmühle angesprochen. Im 

Gestrüppdickicht des steilen Burghügels sangen Nachtigallen. 

Im zweiten Jahre des Aufenthaltes in Oberschlesien erschien erstmalig 1929 das Eichen-

dorff-Jahrbuch, der romantische Almanach Aurora und 1935 wurde in Neisse das Eichen-

dorff-Museum eröffnet. Lebhaft erinnern wir uns der Zusammenkünfte mit Hei-

matfreunden im schönen Neisse und all derer, die sich so tatkräftig um Wahrung des 

Eichendorfferbes bemühten. Mehr als anderswo wurde damals in Oberschlesien die Hei-

matkunde gepflegt. „Der Oberschlesier“ von Karl Schodrok war Mittelpunkt all dieser Be-

strebungen. Man fühlte sich hineingerissen in den Strom derer, die begeistert eintraten für 

die Wahrung deutschen Erbes im Grenzland. Die Arbeit ist nicht umsonst gewesen. Die 

alten noch lebenden Kämpen wirken im Exil unbeirrt weiter. 

Für mich konnte es sich nur darum handeln, die Naturschätze des Eichendorfflandes 

besser kennenzulernen, Neues zu erkunden und dazu beizutragen, die Freude am Na-

turgut durch Führungen, Aufsätze in Zeitungen und Zeitschriften zu wecken und zu 

fördern. Diesem Zwecke sollten auch die Veröffentlichungen über Bestandsaufnahmen 

dienen, so der Pflanzengesellschaften Ratiborer Waldungen, der Störche, Schwalben, 

Saatkrähen, Lachmöwen und Ziesel. Erhebende Neueindrücke erschlossen sich am Horst 

des Schwarzstorches in den Malapaner Waldungen, zwischen den Tausenden von Möwen 

am Lensczok bei Ratibor, am Wildgansnest an den Falkenberger Teichen, am Nest der 

Rohrweihe an den Stubendorfer Teichen, in der Beobachtung der in Oberschlesien nicht 

seltenen farbenprächtigen Vögel: Blauracke und Wiedehopf, bei Jungkranich am Huber-

tusteich, den Beutelmeisen an der Oder, am Hirschfutterplatz im Winterwald, auf den 

Äsungsstellen von Damhirsch und Mufflon, bei den Wisenten im Plesser Forst, bei den 

Zieseln auf dem Lamsdorfer Truppenübungsplatz und am Annaberg. Bei Rauden hörte 

man in Nachtstunden Hornsignale zur Abwehr von Wildsauen. In den Parks mancher 

Gutsherren boten sich einmalige Baumerlebnisse. Wie dem Dichter Eichendorff die 

Naturfreudigkeit seine Heimatverbundenheit festigte, so fanden auch wir sie im land-

schaftschönen Oberschlesierland. 



Matthias Brinkmann – Wie ich Eichendorffs Heimat erlebte 

 

 

Aurora 15, 1955 34 

Das Eichendorfland wurde uns entrissen und nicht nur uns, sondern auch dem ein-

geborenen schlesischen Volke selber. Auch ich erlebte die Austreibung mit all ihren 

Schrecken. 

Geblieben ist die Erinnerung und die rechte Eichendorffgesinnung. Sie läßt uns hoffen, 

trotz allem.  „Und fremde Leute gehen 
Im Garten vor dem Haus – 

Doch über’n Garten sehen 

Nach uns die Wipfel aus.“ 

 

 

 

 

 

Der hier veröffentlichte Erinnerungsaufsatz ist ein Teilstück aus Brinkmanns unveröffentlichtem Manu-

skript: „Eichendorff und die Natur“ (Erinnerung, Erbauung, Erwartung). 



Georg Hyckel – Eichendorff-Erinnerungen in Köthen / Anhalt 

 

 

Aurora 15, 1955 35 

Eichendorff-Erinnerungen in Köthen / Anhalt 
 

Georg Hyckel 

 

Unter den zahlreichen Orten, in denen Joseph von Eichendorff Aufenthalt genommen 

und Wohnung gefunden hatte, ist Köthen in Anhalt von besonderer Bedeutung, nicht nur 

weil es ihm in schweren Tagen Zuflucht gewährte, sondern weil sich ihm in dieser Stadt 

der langgehegte sehnsüchtige Wunsch erfüllte, ein Heim zu haben, das ihm zu eigen ge-

hörte, und wo er auf eigenem Grund und Boden den Rest seines Lebens verbringen 

könnte. 

Nach den bisherigen Feststellungen hat sich der Dichter dreimal in Köthen aufgehalten. 

Zweimal, 1848 und 1849, war er in diese Stadt gekommen, um den Revolutionswirren in 

Berlin und Dresden auszuweichen. Dabei hatte er, ganz gewiß 1849, Unterkommen bei 

seinem Vetter Nikolaus von Holly und Ponientschütz in dessen Hause Bernburgerstraße 

Nr. 2 gefunden. 

Den dritten Aufenthalt verbrachte er als Besitzer des eben genannten Hauses, das er 1854 

von dem Vorbesitzer durch seine Tochter Therese für diese hatte kaufen lassen, und das 

noch heute dort steht. 

Das Eichendorffhaus, Bernburgerstraße 2, vor dem Magdeburger Tore in Köthen, das 

zweite Haus hinter dem stattlichen ehemaligen Torturm der alten Stadtbefestigung, auf 

der rechten Seite der Straße, hat in der Zwischenzeit weder außen noch innen wesentliche 

Veränderungen erfahren und zeigt sich wie in Eichendorffs Zeiten. Es ist ein schlichtes, 

kleines Haus, ein Einfamilienhaus im heutigen Sinne, mit rotem Ziegeldach, das von dem 

ersten Hause der Straße durch ein breites Hoftor getrennt, aber an das dritte Haus der 

Straße angebaut ist, so daß es nur einen freien Giebel hat. Von dem Bürgersteige ist es 

durch einen schmalen Vorgarten geschieden, durch den in der Mitte der Weg zum Haus-

eingang führt. Dieser ist durch zwei Säulen hervorgehoben, die, schön der Größe des 

Hauses angepaßt, mit der etwas zurückgesetzten Haustür einen kleinen Vorraum bilden. 

Rosen ranken an den Säulen und den anschließenden Wänden empor. Sie schmücken das 

Haus durch ihr Grün und durch ihr Geleucht, wenn sie in Blüte stehen. So gibt der Haus-

eingang dem Ganzen ein besonderes Ansehen und hebt es aus der Reihe der Nachbarn 

hervor. Nach dem Durchgang durch die Haustür zeigt sich ein kleiner quadratischer 

Vorraum, aus dem je eine Tür rechts und links in je ein Zimmer führt. Jedes hat zwei 

Fenster nach der Straße zu, vor denen Fensterläden angebracht sind. Von dem Vorraum 

geht nach hinten ein schmaler Korridor, von dem in der Mitte nach rechts eine gewunde-

ne Treppe in das Dachgeschoß aufsteigt, zu dem dort liegenden Giebelzimmer. Vor der 

Hoftür weist der Korridor dann noch rechts und links je eine Tür zu je einem Zimmer 

auf, deren Fenster nach der 



Georg Hyckel – Eichendorff-Erinnerungen in Köthen / Anhalt 

 

 

Aurora 15, 1955 36 

Hofseite gehen. An den kleinen Hof schloß sich zu Eichendorffs Zeiten ein etwa einen 

Morgen großer Garten, der sanft nach hinten anstieg und dort, etwas erhöht, ein Garten-

haus besaß. Von diesem Garten ist heute nichts mehr vorhanden, an seiner Stelle befindet 

sich ein großer Lagerplatz. 

Über die Besitzverhältnisse dieses Grundstückes berichtet die Schrift von Robert Schulze 

„Köthen in Anhalt, Ein Führer durch die Stadt und ihrer Geschichte“ 1923 das Folgende: 

„Am 4. Mai 1838 verkaufte Christiane Friederike Krimmling, geb. Grünthal, unter aus-

drücklicher Autorisation ihres Ehemannes, des Beutlermeisters Gottfried Krimmling, das 

auf dem von den Salmuthschen Herrn und Frauen-Erben erkauften Gartengrundstück 

vor dem Magdeburger Tore neuerbaute einstöckige Wohnhaus – links vom ehemaligen 

Gartenhause gelegen – mit allem Zubehör schulden- und hypothekenfrei an den Haupt-

mann von Holly und Ponientschütz für 1740 Taler. Der Käufer erhält dabei das Recht, 

durch das nach der Straße führende Tor, das der Verkäuferin gehört, zu jeder Tageszeit, 

bei Tag und Nacht, mit Wagen, Pferden und zu Fuß und zum Tragen von Wasser ein- 

und auszupassieren, doch so, daß kein gewöhnlicher Durchgang entsteht. Dieses Recht 

soll ihm auf ewige Zeiten zustehen und zum Grundstück gehören.“ 

Am 12. November 1846 verkaufte die verehelichte Christine Friederike Krimmling unter 

Zustimmung ihres Mannes an den Hauptmann Joseph von Holly und Ponientschütz aus 

dem von ihr erworbenen damals aus dem etwa 4 Morgen bestehenden Garten vor dem 

Magdeburger Tore den östlich gelegenen ungefähr einen Morgen haltenden Garten nebst 

Gartenhaus in der Langengasse für 550 Taler, die der Hauptmann bar bezahlte. 

Am 10. Oktober 1854 ging dieses Grundstück durch Kauf an Frau Hauptmann Therese 

von Besserer-Dahlfingen, geb. Freiin von Eichendorff, für 4100 Taler über.1 Die Käuferin 

mußte in der Verhandlung die rathäusliche Bescheinigung vorlegen, daß sie das hiesige 

Bürgerrecht erlangt habe. Die Verhandlung ist unterzeichnet von Nikolaus Joseph von 

Holly und Ponientschütz, Major, Therese von Besserer-Dahlfingen, geb. Freiin von Ei-

chendorff, Luis von Besserer-Dahlfingen, Hauptmann und Kompagniechef im Kgl. 

Preuß. Kadettenkorps und Thekla von Holly, geb. von Bose. 

Am 20. September 1860 verkaufte die verwitwete Frau Hauptmann Therese von Besse-

rer-Dahlfingen ihr Grundstück an den Bäckermeister August Schütze für 3000 Taler, 

wovon 2000 Taler vom Käufer an Major von Holly in Erfurt als rückständige Kaufgelder 

gezahlt wurden, die restlichen 1000 Taler erhielt die Witwe bar ausgezahlt. 1921 erwarben 

das Grundstück die Gebrüder Hund, die es noch innehaben und im Nebenhause land-

wirtschaftliche Maschinen herstellen. 

Die Erinnerung an den bedeutendsten einstigen Besitzer und Bewohner vor 100 Jahren 

wird festgehalten durch eine Marmortafel an der Vorderseite, zwischen den Fenstern 

rechts von der Haustür, mit der Inschrift: „In diesem Hause wohnte der Dichter Joseph 

Freiherr von Eichendorff 1848 und 1854.“ Es wäre schön, wenn bis 1957, dem hunderts-

ten Todesjahr des Dichters, die Tafel durch eine neue mit den richtigen Jahreszahlen 

1848, 1849 und 1855 ersetzt werden könnte.  



Georg Hyckel – Eichendorff-Erinnerungen in Köthen / Anhalt 

 

 

Aurora 15, 1955 37 

Außer in diesem Hause soll der Dichter noch gelegentlich in einem anderen Hause in 

Köthen gewohnt haben. In der oben genannnten Schrift heißt es darüber: „Nach der 

Überlieferung soll Eichendorff zuerst auf dem Walle in dem damaligen Dr. Drechsler-

schen Hause – heute im Besitz von Frau Geheimrat von Brunn – gemeinschaftlich mit 

dem Landtagsabgeordneten Dr. Alfred Kretschmar gewohnt haben und erst etwa nach 

einem halben Jahre zu seinem Landsmannne und Glaubensgenossen Hauptmann von 

Holly gezogen sein, mit dem er einst im Lützowschen Freikorps gefochten hatte.“ Der 

hier genannte Dr. Kretschmar hatte nach dem Weggange von Dr. Samuel Hahnemann, 

des Begründers der Homöopathie, nach Paris, dessen Wohnung, Praxis und Heilmethode 

übernommen. Es ist nicht ausgeschlossen, daß bei dem schlechten Gesundheitszustande 

von Frau Luise es für die Wahl von Köthen als Daueraufenthalt mitbestimmend war, daß 

dort eine neue Heilmethode angewandt wurde, die zum Teil erstaunliche Erfolge aufwei-

sen konnte. Ferner war es doch wohl so, daß das neue Heim in Köthen nicht gleich nach 

dem Ankauf bezogen werden konnte, weil Erneuerungen notwendig waren und dann die 

Einrichtung der Zimmer einige Zeit brauchte. Es ist also durchaus möglich, daß das 

Ehepaar nach dem Umzug Ende März 1855 zunächst anderswo untergebracht war und 

dazu, gerade nach dem letzten schweren Anfalle in Berlin, das Doktorhaus die geeignetste 

Unterkunft bot. Vielleicht steht mit dem Aufenthalt bei Dr. Kretschmar die in der Bio-

graphie des Dichters erwähnte Tatsache im Zusammenhange, daß das Befinden von Frau 

Luise sich in Köthen erfreulich besserte. Doch wird ein etwaiger Aufenthalt bei Dr. Kre-

tschmar höchstens Wochen betragen haben, etwa von der Ankunft in Köthen bis zur 

Reise nach Karlsbad. Nach der Rückkehr bezog das Ehepaar dann das eigene Haus.2 

Irrtümlich ist in obiger Darstellung die Angabe, daß von Holly mit Eichendorff im 

Lützowschen Freikorps gefochten habe. Von Holly war 1801 geboren, also 1813 erst 12 

Jahre alt. Er war ein Verwandter von Eichendorffs Gattin und stand im Anhaltischen 

Infanterie-Regiment. Nach seinem Dienstaustritt verzog er nach Erfurt. Er mochte wohl 

das bei seinem Wegzuge frei werdende Haus Eichendorff angeboten haben, der die in 

vieler Hinsicht günstige Gelegenheit, es zu erwerben, ergriff. 

Irrtümlich ist auch die Bemerkung des Verfassers, daß sich Eichendorff in Köthen mit 

der Übersetzung der Calderonschen Schauspiele und einer literarhistorischen Arbeit über 

den Roman des 18. Jahrhunderts befaßt habe, wobei er sich auf Angaben von Dr. Karpe-

les und K. Reisert beruft. Die Aufenthalte von 1848 und 1849 waren verhältnismäßig kurz 

und unruhig, so daß man ihnen kaum größere Arbeiten besonders zuschreiben könnte. 

Der 2. und letzte Band „Geistliche Schauspiele Calderons“ erschien 1853 und das Werk „Der 

Deutsche Roman des 18. Jahrhunderts in seinem Verhältnis zum Christentum“ 1851, sie haben also 

mit Köthen kaum etwas zu tun. Was den längeren Aufenthalt von 1855 in Köthen be-

trifft, so ist es sicher, daß sich damals Eichendorff trotz aller schwierigen Umstände mit 

der Arbeit „Geschichte der poetischen Literatur Deutschlands“ beschäftigt hat, von der er am 

2.6.1855 in einem Briefe aus Köthen schreibt, daß sie „noch im Rohen und embryonisch“ 

sei. Das Werk wurde 1856 vollendet und erschien 1857. 

In seinen Briefen hat der Dichter Köthen öfter erwähnt, ohne jedoch dabei etwa über 



Georg Hyckel – Eichendorff-Erinnerungen in Köthen / Anhalt 

 

 

Aurora 15, 1955 38 

den Ort und sein Leben dort zu berichten. Die Briefe sind in Band 12 „Briefe von Eichen-

dorff“ der Gesamtausgabe der Werke des Dichters von Kosch und Sauer enthalten. Dort 

finden sich auch 7 Briefe, aus Köthen selbst datiert, die sich jedoch nur auf das Jahr 1855 

beziehen. 

Von einem Briefe Eichendorffs, der nicht in Köthen geschrieben ist, und doch enge 

Beziehungen zu Köthen hat, befindet sich im Stadtmuseum von Köthen ein Teil, nämlich 

der Schluß mit der Unterschrift Eichendorffs. Dieser Teil bezieht sich, wie bereits früher 

in der „Aurora“ festgestellt wurde, auf den Brief Nr. 149 der genannten Sammlung, in 

dem der Dichter seinem Kusin von Holly nach seiner Abreise von Köthen nach Neisse 

von Schlössers Hotel in Berlin, Jägerstraße, für seine Unterstützung dankt. Neben diesem 

Briefreste betreut das Museum noch eine andere wertvolle Eichendorff-Erinnerung. Es 

sind die ersten fünf Blätter einer handschriftlichen Gedichtsammlung des Dichters. Die 

Blätter sind von Eichendorffs eigener Hand beiderseitig beschrieben und numeriert. Die 

Sammlung trägt von fremder Hand auf der ersten Seite den Bleistiftvermerk „21 Seiten“, 

umfaßt aber, wie schon gesagt, nur 10. Der obere Teil der ersten Seite trägt die Angabe 

„Gedichte von Joseph von Eichendorff“. Dann folgen der Reihe nach folgende Gedichte (ich 

füge zu jedem Titel die erste Verszeile bei): Vorwort (Singen kann ich nicht wie du); Meeres-

stille (Ich seh von des Schiffes Rande); Der stille Grund (Der Mondenschein verwirret); Der 

Wanderer (Du sollst mich doch nicht fangen); Gottes-Segen (Das Kind ruht aus vom Spie-

len); Weltlauf (Was du gestern frisch gesungen); Trost (Es haben viel Dichter gesungen); 

Sängerglück (O Welt, ich bin dein Kind nicht von Hause); Der Einsiedler (Komm, Trost der 

Welt, du stille Nacht); Die stille Gemeinde (Von Bretagnes Hügeln, die das Meer).  

Es handelt sich bei dem vorliegenden Fragment anscheinend um eine von Eichendorff 

selbst zum Druck vorbereitete Sammlung seiner Gedichte. Es wäre schön, wenn die 

anderen dazu gehörenden Blätter sich noch finden würden. Bei dem großen Verluste, den 

die Eichendorff-Sammlungen und die Eichendorff-Forschung durch den letzten Krieg 

erlitten haben, erscheint es notwendig, alles Verbliebene sorgfältig festzustellen und zu 

verzeichnen, um es zu erhalten und als wertvolles Vermächtnis weiterzugeben. 

 
 

 

 

 

 

 

 

–––––––— 

 
1  Die Biographie Eichendorffs von seinem Sohne Hermann, 3. Auflage, 1920, spricht bereits für 1849 

vom Wohnen im eigenen Hause. 
2  Vgl. Aurora 1953, S. 30. 



Hans Brandenburg – Liebe zu Eichendorff 

 

 

Aurora 15, 1955 39 

Liebe zu Eichendorff 
 

Hans Brandenburg 

 

Schon als Knabe von zwölf Jahren liebte ich Eichendorff wie keinen anderen Dichter, 

und dieser Liebe bin ich immer treu geblieben. Vielleicht ist es eine Folge dieser großen 

Liebe, daß ich nie versucht habe, ihn nachzuahmen. Er ist ja auch schlechthin unnach-

ahmlich, kein anderer beherrscht so wie er das Wunder und Geheimnis des „Liedes“, und 

uns Späteren blieb höchstens noch das „Gedicht“. Aber ich bin glücklich, daß ich ihm 

zweimal ein Denkmal setzen durfte: ein biographisches und ein dichterisches.  

Hier walten eine Fügung und ein Zusammenhang, die kein bloßer Zufall, sondern schick-

salsmäßig sind. Ich war noch nicht fünfundzwanzig Jahre alt, als der Geheimrat Oskar 

Beck in München, der Verleger einer berühmten Reihe von Dichterbiographien, mir den 

ehrenvollen Auftrag erteilte, diejenige Eichendorffs zu übernehmen. Er ahnte dabei nicht 

einmal, daß dieser äußere Ruf für mich auch ein innerer Ruf war. Aber der alsbald ge-

schlossene Vertrag legte mir eine schwere Last auf: mir fehlte noch alles philologische 

Rüstzeug, und ich erhielt für begrenzte Zeit monatliche Vorschüsse von hundert Mark, 

das war zu wenig, als daß ich bei der Arbeit hätte bleiben können, die zudem durch meine 

Teilnahme am ersten Weltkrieg für Jahre unterbrochen wurde. Aber 1922 konnte das 

umfangreiche Buch doch endlich erscheinen, die erste und bis heute einzige große Bio-

graphie des Dichters.1 Solche Leistungen müssen im einzelnen durch die fortschreitende 

Forschung übertroffen werden. Und so gehört mein Buch zwar längst der „Eichendorffli-

teratur“ an, aber zugleich stelle ich mit Lächeln fest, daß dies mühevolle Liebesopfer 

meiner fernen Jugendzeit nun, wo ich selbst die Grenze von Eichendorffs Lebensdauer 

erreicht habe, immer noch teils zitiert, teils kritisiert wird. 

Als Dichter litt ich darunter, daß ich als Biograph nichts erfinden und ausschmücken 

durfte, was besonders schmerzlich bei der Behandlung von Eichendorffs früher Liebe zu 

Madame Hahmann war. Dafür hielt ich mich dann nach vielen weiteren Jahren schadlos, 

als ich den Duft und Klang jenes Erlebnisses in der Erzählung „Das Zaubernetz“ einzufan-

gen suchte. Dieser kleine Roman stieg mir aus Eichendorffs Jugendtagebüchern auf, er 

schlummerte in deren Zeilen und noch mehr zwischen ihnen und mußte nur geweckt 

werden. Das alles war in der Hauptsache so gewesen oder könnte doch so gewesen sein, 

und auch, wo ich aus freier Eingebung verfuhr, glaube ich das Bild nicht verzeichnet zu 

haben. 

Aber die weitere Quelle für das Büchlein war meine Begegnung mit Oberschlesien, wohin 

man mich zu Vorträgen einlud, und mein Besuch von Schloß Lubowitz. Dreimal weilte 

ich in Eichendorffs Heimat und zweimal in seinem Jugendparadies, das 



Hans Brandenburg – Liebe zu Eichendorff 

 

 

Aurora 15, 1955 40 

erste Mal nach den Kämpfen um Oberschlesien, das zweite Mal, als „Das Zaubernetz“ 

längst erschienen war, im zweiten Weltkriege, kurz vor dem großen Unglück des Landes, 

vor Verlust und Vertreibung, vor der Zerstörung auch der Eichendorffstätten, auch dieses 

vielgeliebten, zum weltlichen Wallfahrtsort gewordenen Schauplatzes seiner Herkunft und 

Kindheit. Mein Wiedersehen dieser Stätte war also zugleich ein Abschied für immer. Ich 

drang durch den tiefen Schnee des Parkes vor, es gelang nur im kahlen Buchheckengang. 

Rehe flüchteten, und aus den Gipfeln erhob sich ein weißer Fasan. „Im Walde bei Lubo-

witz“ hatte der junge Dichter über seinen „Abschied“ geschrieben, über das Lied „O Täler 

weit, o Höhen“. Und vier gestrichene Zeilen des ersten Entwurfes klangen in mir auf: 

„So rausche unverderblich 

Und stark viel hundert Jahr! 

Der Ort bleibt doch unsterblich, 

Wo einer glücklich war.“ 

 
 

 

 

 

–––––––— 
 
1  Hans Brandenburg, Joseph von Eichendorff. Sein Leben und sein Werk. München 1922. Becksche Verlags-

buchhandlung. 

 Die 1. Eichendorff-Biographie verdanken wir des Dichters Sohn Hermann: Joseph Freiherr von Eichen-

dorff. Sein Leben und seine Schriften. Sämtliche Werke 1864, dann sämtliche poetische Werke 1883. Dritte Aufla-

ge, neubearbeitet von Karl von Eichendorff (des Dichters Enkel) und Wilhelm Kosch. Amelangs Ver-

lag/Leipzig 1923. 



Ruth Hoffmann – Trost im Baum 

 

 

Aurora 15, 1955 41 

Trost im Baum 
 

Ruth Hoffmann 

 

Wie sehr bin ich der Hoffnung abgewandt  
Und öffne zögernd meines Hauses Tür,  
Da dringt es durch den dumpfen Flur zu mir,  
Stark, heiß, gewürzig, wundersam bekannt. 

O Bäume meines Gartens, von der Hand  
Der klugen Ahne mir zur Lust gepflanzt,  
Spürt ihr, wie gleich mein Herz vor Freude tanzt,  
Da euer reiner Odem mich umfängt? 

Ihr Tröster, Freudenspender, nichts bedrängt  
Mich mehr, ich gebe euch mich hin,  
Dem Nadelspiel, dem Stamm, dem zähen Kien,  
Den klebrig jetzt mein Mund erinnernd schmeckt. 

Der Mittagsgott, der glühend mich geschreckt,  
Mit Windeslaune meine Ruhe stört,  
Er floh vor euch, die meine Angst gehört 
Und deren Schattenreich mir Obdach schien, 

Wie ehedem, o Harzgeruch, o Grün!  
Behüterin, hast du es eingesenkt,  
Als Kiefernsproß, als Tännling mir geschenkt, 
Daß aus dem Leiden neue Hoffnung bebt? 

Wie kann ich elend werden, da ihr lebt,  
Ihr Bäume, die mein eigen, dreifach mein!  
Großmutter, Mutter, Kind – Kind will ich sein,  
Wie damals, Bäume, schließt mich bergend ein! 



Barbara Schmidt – Eichendorffs Vorwort zu „Ahnung und Gegenwart“ 

 

 

Aurora 15, 1955 42 

Eichendorffs Vorwort  
zu „Ahnung und Gegenwart“ 
 

Barbara Schmidt 

 

Die in der AURORA 1954 abgedruckte Handschrift zeigt ein doppelseitig beschriebenes 

Blatt; die Vorderseite trägt die Überschrift „Vorwort“, dazu rechts oben den Vermerk „Für 

den Roman“, auf der Rückseite steht in sechs Zeilen der Schluß des Vorwortes, es folgt 

der Anfang eines vom 26. November 1814 datierten Briefes. Wir haben eine Handschrift 

Eichendorffs vor uns. Beides, Brief und Vorwort, ist offenbar in einem Zuge geschrieben, 

so daß schon die Datierung „26. November 1814“ zusammen mit der Bemerkung „Für 

den Roman“ darauf schließen läßt, daß es sich um den Entwurf eines Vorwortes zu „Ah-

nung und Gegenwart“ handelt. 

Ausgangspunkt der Betrachtung muß notwendig der Brief sein, da er uns mit seinem 

Datum den zunächst sichersten Anhalt gibt. Er stammt jedoch, wie die Ortsangabe 

Nennhausen und der Inhalt ergeben, von Fouqué und ist an Eichendorff gerichtet. Es 

handelt sich also um eine Abschrift von Eichendorffs Hand. Das Original ist abgedruckt 

in Band XIII der Werke Eichendorffs (ed. Kosch) Seite 66 ff. Der auf dem Blatt des 

Vorworts geschriebene Anfang steht XIII 66 f. bis Zeile 8. Original und Abschrift stim-

men – wenn man von der abweichenden Schreibung des Datums absieht – bis auf einen 

Punkt überein: der Brief Fouqués spricht von „zarten Besorgnissen“ um das Leben Ei-

chendorffs (XIII 66, Z. 28), was Eichendorff in der Abschrift durch „großen Besorgnis-

sen“ ersetzt. 

Die Frage, was Eichendorff zur Abschrift veranlaßte, bleibe vorläufig zurückgestellt; sie 

läßt sich ohnehin nur in Vermutungen beantworten, ebenso wie aus dem einzeln abge-

druckten Blatt nicht mit Sicherheit hervorgeht, ob der Brief vollständig abgeschrieben 

wurde. Allerdings bricht Eichendorff nach dem ersten Teil einer Satzreihe ab und setzt 

einen Punkt, was immerhin wahrscheinlich macht, daß er damit die Abschrift beendigte. 

Jedenfalls führt uns die Abschrift weiter zu dem Beweis, – der Roman is t  „Ahnung und 

Gegenwart“. Wir lesen XIII 66, Z. 32 ff.: „aber ich wollte Ihr Werk erst ganz und gründlich 

... durchlesen“, damit ist nur Allgemeines gesagt; auch das nachfolgende Urteil über eben 

dieses Werk erhält seinen Wert erst, wenn dessen Identität feststeht. Wichtiger ist der 

Satz, mit dem die Abschrift endet: „Auch über die Notwendigkeit gerade d i eses  Schlus-

ses, ohne bestimmtere Aussicht auf die seitdem erfolgte Weltbefreiung bin ich vollkom-

men einig mit Ihnen“ (XIII 67, Z. 5 ff.). Hier wird auf den Abschluß des Romans vor der 

beginnenden Niederlage Napoleons hingewiesen. Eindeutig spricht endlich für „Ahnung 

und Gegenwart“ die nicht abgeschriebene Stelle gegen Schluß des Briefes: „Mir scheint 

nämlich, als müsse allerdings Faber am Schlusse in das Land hineinreiten ...“ (XIII 68, 

Z. l f.; III 336). 



Barbara Schmidt – Eichendorffs Vorwort zu „Ahnung und Gegenwart“ 

 

 

Aurora 15, 1955 43 

Auch für die Geschichte des Vorworts ist bedeutsam, was nicht in der Abschrift steht. 

Wir lesen im Briefe Fouqués im Anschluß daran: „Nur genügen mir in dieser Hinsicht die 

zueignenden Stanzen nicht, und ich bitte Sie, ein Vorwort aufzusetzen, welches die mir in 

Ihrem Briefe geäußerte Ansicht und Gesinnung ausspreche. Ich hätte mich bei der Ge-

walt, die Ihr Zutrauen mir verliehen hat, nicht lange bedacht, als Herausgeber zu erschei-

nen, und die mir nötig scheinende Rede selbst zu sprechen, aber erst ganz vor kurzem gab 

ich ein Werk meines Freundes Chamisso heraus, und es müßte dem Publikum anmaßend 

erscheinen, wenn ich schon wieder als Geleitsmann eines Dichters aufträte“ (XIII 67, 

Z. 11 ff.). 

Fouqué fordert also Eichendorff auf, anstatt der „zueignenden Stanzen“ ein Vorwort zu 

schreiben, da er zwar den Verlag vermitteln, selbst aber nicht als Herausgeber und Verfas-

ser eines Vorwortes hervortreten möchte. Damit ist der Anlaß für die Niederschrift des 

Eichendorffschen Vorworts gegeben, und wir können nun, in unserer Betrachtung zeit-

lich zurückgehend, des Dichters ursprüngliche Absichten verfolgen. Der Brief Fouqués 

läßt klar erkennen, daß Eichendorff ihn um ein Vorwort gebeten hatte. Schon am 7. Juni 

1814 schreibt Loeben an Eichendorff: „Wie ungeduldig bin ich Deinen Roman zu lesen! 

... – In Hinsicht des Bekanntwerdens Deines Romans ist es klüglich getan, daß ihn ein 

von dem ganzen Publikum beachteter Dichter wie Fouqué herausgibt“ (XIII 23, 

Z. 27 ff.). Die Worte „ist es klüglich getan“ lassen darauf schließen, daß es sich nicht um 

einen Rat Loebens handelt, sondern daß Eichendorff dem Freunde Loeben mit der An-

kündigung des Romans auch seinen Plan für die Veröffentlichung mitgeteilt hat. Daß dem 

noch andere Pläne vorangegangen waren, beweist eine Stelle aus dem Brief Loebens vom 

22. August 1814: „Ich ergebe mich ganz darein, ... daß Fouqué Dein Werk herausgibt ... 

Ich billige die Maßregel zu vieler Rücksicht, obwohl die erste Idee, Fr. Schlegel sollte Dein 

Werk herausgeben (oder Adam Müller), mir analoger erschien“ (XIII 57, Z. 15 ff.). Diese 

erste Absicht, Schlegel um die Herausgabe zu bitten, erscheint durchaus angemessen, 

wenn man den Anteil Dorotheas an dem Roman bedenkt, der sich neben zahlreichen 

Korrekturen vor allem auf die Formulierung des Titels „Ahnung und Gegenwart“ erstreckt.  

Bis jetzt fanden wir nur indirekte Zeugnisse zum Beleg dafür, daß Eichendorff den als 

Vorbild verehrten Fouqué um ein Vorwort für seinen ersten Roman bitten wollte oder 

gebeten hatte. Am 1. Oktober 1814 schreibt er nun aus Lubowitz: „Teuerster Herr Baron! 

Die aufrichtige Achtung, Bewunderung und Liebe, mit welcher Ihre Werke meine ganze 

Seele erfüllen, ... macht mich so kühn, Ew. Hochwohlgeboren das Manuskript eines Ro-

mans zu übersenden, zu gütiger Durchsicht und meiner Belehrung“ (XII 8, Z. 3 ff.). Es 

folgen Anmerkungen über Entstehung des Romans, bisherige Unmöglichkeit des Druckes 

und persönliches Schicksal nach der Fertigstellung sowie eine Begründung, warum eine 

Änderung im Sinne der Zeitereignisse zwar um der Aktualität willen nützlich, aus inneren 

Gründen jedoch abzulehnen sei. Auf diesen im Druck fast anderthalb Seiten umfassenden 

Teil des Briefes, abgedruckt XII 8 ff., wird später noch eingegangen. Wir haben seinen 

Inhalt angegeben, um nun an die Stelle anzuknüpfen, die weiter zu der bereits zitierten 

Ablehnung Fouqués zurückführt; d. h. mit anderen Worten: die direkte Bitte enthält. Es 

steht da (XII 9, 



Barbara Schmidt – Eichendorffs Vorwort zu „Ahnung und Gegenwart“ 

 

 

Aurora 15, 1955 44 

Z. 14 ff.): „Sollte er in dieser Gestalt ... noch eines öffentlichen Anteils fähig und in poeti-

scher Hinsicht des Druckes überhaupt wert sein, so bitte ich, über das Manuskript, Titel, 

Zueignung usw. ganz nach Gutdünken zu verfügen und sich meines innigsten Dankes zu 

versichern.“ 

„Ganz nach Gutdünken zu verfügen und sich meines innigsten Dankes zu versichern“ – 

das ist umschrieben die Bitte, die Fouqué ablehnen zu müssen glaubte. Nun entsteht, 

nach dem 26. November 1814, das Eichendorffsche Vorwort, dessen Entwurf die Hand-

schrift zeigt. Entwurf, weil verschiedentlich Streichungen oder Klammern im Text vor-

kommen, auf der Vorderseite links unten – gewissermaßen als Gedächtnisstütze – die 

Randbemerkung „Wo ist der Herr“ steht und weil auf dem gleichen Blatt die Abschrift 

des Fouquéschen Briefes enthalten ist. Hier sind auch die Vermutungen auszusprechen, 

die sich mit dieser Abschrift des Briefes vom 26. November verknüpfen.  

Eichendorff hatte bis dahin nichts unter seinem eigenen Namen, vor allem kein größeres 

selbständiges Werk veröffentlicht. Er hatte gehofft, daß Fouqué mit seinem Namen dem 

Buch den Weg ebnen würde; darauf weisen auch die aus Loebens Briefen angeführten 

Stellen hin. Man kann nun annehmen, daß Eichendorff durch Anfügen des Fouquéschen 

Briefes oder vielmehr seines als Empfehlung wichtigen Teiles an das Vorwort das Wegfal-

len der Fürsprache wettmachen wollte. Damit wären gleichzeitig die Veränderungen des 

sehr persönlich „zarten“ in „großen Besorgnissen“ erklärt, sowie das Abbrechen mitten 

im Satz. Denn aus dem Ende dieses Satzes hat Eichendorff die Formulierung Fouqués 

vom „Denkmal der schuldgedrückten Vergangenheit“ (XIII 67, Z. 10) in das Vorwort 

übernommen. Dagegen spricht, daß kein darauf hinweisender Vermerk zwischen Ab-

schrift und Vorwort steht, weniger, daß diese Abschrift in dem Begleitbrief zum Vorwort 

vom 25. Dezember 1814 nicht erwähnt ist; denn zwischen Entwurf und Reinschrift kann 

Eichendorff seine Absicht geändert haben. Eine andere Möglichkeit des Zweckes der 

Abschrift könnte darin liegen, daß Eichendorff den Brief aus der Hand geben und sich 

den Text sichern wollte. In diesem Falle müßte die Abschrift auf einem weiteren Blatt 

fortgeführt worden sein, und die Vertauschung der beiden Worte „zart“ und „groß“ 

könnte sich unter anderem aus der Flüchtigkeit des Abschreibens ergeben. An wen der 

eigentliche Brief weitergehen sollte, steht außerhalb auch nur der Vermutung. Sicher sollte 

er nicht an Fouqué zurückgehen; denn der Brief vom 25. Dezember führt die Beilagen 

einzeln an.  

Am 25. Dezember 1814 schickt Eichendorff das Vorwort mit einem begleitenden Brief 

aus Berlin an Fouqué: „Es tut mir sehr leid, daß sich mein Buch mit Ihrem Namen, Herr 

Baron, als dem besten Vorworte, nicht schmücken darf; doch ehre ich Ihre Ansicht, die es 

verhindert“ (XII 10, Z. 34 ff.) und „Ew. Hochundwohlgeboren erhalten beiliegend auch 

das verlangte, durchaus notwendig gewordene Vorwort, wodurch denn nun die Zueig-

nung in Stanzen ganz wegfiele“ (XII 11, Z. 12 ff.). 

Inzwischen oder auf Grund des Eichendorffschen Vorwortes hat Fouqué jedoch seine 

Ansicht geändert, sei es, daß jetzt in seinen Überlegungen der Wunsch, dem jungen Talent 

den Weg zu bereiten, die dagegen sprechenden Gründe überwog, sei es, daß er das Ei-

chendorffsche Vorwort noch wirkungsvoller zu gestalten dachte. Die Erstausgabe von 

„Ahnung und Gegenwart“ erschien mit einem vom 6. Januar 1815 datierten Vor- 



Barbara Schmidt – Eichendorffs Vorwort zu „Ahnung und Gegenwart“ 

 

 

Aurora 15, 1955 45 

wort Fouqués, über das wir auch in Eichendorffs Briefen lesen. Er schreibt (1815) an 

Philipp Veit: „Mein Roman ist auch endlich erschienen mit einem Vorwort von Fouqué, 

das mich sehr gefreut hat“ (XII 15, Z. 12 ff.) und am 29. Januar 1816 an Fouqué: „So 

geschah es, daß ich meinen inzwischen gedruckten Roman erst bei der Rückkehr in 

Deutschland zu Gesicht bekam, und da waren Sie es, verehrtester Herr Baron, der mich 

der erste, als ein treuer Hüter unseres heiligsten Reichs, am Rheine mit Ihrem Vorworte 

freundlich empfingen. Ich kann es nicht sagen, mit welcher Freudigkeit mich diese Ihre 

Worte erfüllt und über mich selber erhoben haben“ (XII 15 f.). Der Dank Eichendorffs 

könnte vermuten lassen, daß Fouqué ein völlig neues Vorwort geschrieben habe. Wir 

wissen jedoch aus der Einleitung von Kosch/Speyer zu „Ahnung und Gegenwart“ (III, 

S. XIV f.), daß Fouqué das Eichendorffsche Vorwort benutzte. Der letzte Teil der Unter-

suchung wird sich mit dieser Frage auseinandersetzen. 

 

Wir haben bisher dargelegt, wie es rein äußerlich zu der Entstehung des Eichendorffschen 

Vorworts gekommen war. Um nun eine eingehende Betrachtung zu ermöglichen, geben 

wir zunächst den gesamten, nicht gedruckten Text im Wortlaut wieder:  

[Vorderseite] VORWORT  Für den Roman 

Ich hatte diesen Roman vollendet, ehe noch die Franzosen im lezten Kriege / Rußland 

betraten. Eine nothwendig fortlaufende Berührung des Buches mit / den öffentlichen 

Begebenheiten verhinderte damals den Druck desselben. Spä- / ter faßte mich selber der 

große Strom der Zeit, alle meine Muße, Gedanken / und Kräfte auf andere Art für den 

gemeinschaftlichen Zweck in Anspruch nehmend, / und so ist nun vielleicht der eigentli-

che Zeitpunkt einer allgemeinen Theil- / nahme für diesen Roman inzwischen verstri-

chen. 

Ich konnte nun freilich die Fäden wo [gestrichen: wo] dieser Geschichte künstlich in die 

neuesten / Begebenheiten hinüberspinnen, oder mit der Miene eines Propheten Trostrei-

che / Aussichten auf die erfolgte Weltbefreiung darin aufstellen; aber einmal: / erscheint 

mir unsere jetzige Zeit noch zu unentschieden, ringend und Gestalt- / los, fast ohne 

Gegenwart, nur als eine überschwenglichreiche Zukunft, um die ruhigen / Bilder einer 

Dichtung sicher daran zu knüpfen, und dann: so wäre auf diese / Weise mein Buch etwas 

ganz anderes geworden, und nicht mehr das, was es seyn / wollte, ein getreues Bild jener 

Zeit der [gestr. Zeit der] Gewitterschwülen Zeit der Erwar- / tung, der Sehnsucht u. 

Verwirrung. Diese Betrachtung bewog mich daher, den Roman es [es versehentlich nicht 

getilgt] / wörtlich u. ohne die geringste Änderung so zu geben, wie ich es damals aufge- / 

schrieben hatte. 

*) Es lieben ernste [gestr. ernste] edle Gemüther, sich mitten aus der Freude nach den 

überstandenen / Drangsalen zurückzuwenden, nicht um hochmüthig über sich selbst zu 

erstaunen, wie sie / seitdem so Großes vollbracht, sondern um sich noch einmal mit 

jenem heiligen Zür- / nen [unterstrichen: jenem heiligen Zürnen], jenem rüstigen [gestr. 

rüstigen] gerüsteten Ernste der Noth zu erfüllen, der uns im Glück eben / so Noth [gestr. 

Noth] noth thut, als im Unglück. (Diesen weihe ich das Buch als ein Denkmal der Schuld- 

/ gedrückten Vergangenheit.) 

*) [Längs Abs. 3 ansteigend auf dem Rand: „Wo ist der Herr.“] 



Barbara Schmidt – Eichendorffs Vorwort zu „Ahnung und Gegenwart“ 

 

 

Aurora 15, 1955 46 

[Rückseite] Alle Kräfte, die nun aufgewacht, schlummerten oder träumten schon damals. 

Aber Rost / frißt das Eisen. Die Sehnsucht hätte sich selb [gestr. selb] langsam selbst 

verzehrt und die [unlesbare Tilgung] / Weisheit nichts ausgesonnen, wenn sich der Herr 

nicht endlich erbarmt und in dem / Brande von Moskau die Morgenröthe eines großen 

herrlichen Tages der Erlösung an- / gezündet hätte. Und so laßt uns Gott preisen, jeder 

nach seiner Art! Ihm / gebührt die Ehre, uns ziemt Demuth, Wachsamkeit und fromer, 

treuer Fleiß. Der Verfasser 

[Strich im Original] 

Im Brief vom 26. November 1814 hatte Fouqué geschrieben: „ich bitte Sie, mir ein Vor-

wort aufzusetzen, welche die mir in Ihrem Briefe geäußerte Ansicht und Gesinnung aus-

spreche“ (XIII 67, Z. 12 ff.), gemeint ist Eichendorffs Brief vom 1. Oktober. So verwun-

dert es nicht weiter, wenn wir zahlreiche Übereinstimmungen, fast wörtliche oder nur 

sinngemäße, finden. Gleich den ersten Satz „Ich hatte diesen Roman vollendet, ehe noch 

die Franzosen im letzten Kriege Rußland betraten“, lesen wir vorher im Briefe: „Ich hatte 

denselben vollendet, ehe noch die Franzosen in Moskau waren“ (XII 8, Z. 24 f.). Dann ist 

von dem Beifall Friedrich und Dorothea Schlegels sowie von Dorotheas Korrekturen die 

Rede. Es folgt: „Kein Buchhändler mochte indessen damals und auch noch später bei der 

mißlichen Lage der guten Sache den Druck des Buches übernehmen, da ich darin Anspie-

lungen auf die neuesten Begebenheiten nicht vermeiden konnte und wollte“ (XII 8, 

Z. 31 ff.); im Vorwort heißt es: „Eine nothwendig fortlaufende Berührung des Buches mit 

den öffentlichen Begebenheiten verhinderte damals den Druck desselben.“ Dem nächsten 

Satz „Später faßte mich selber der große Strom der Zeit ...“ entspricht im Anfang wieder 

fast wörtlich „Endlich faßte der Strom unserer großen Zeit mich selbst und ließ mich 

nicht wieder los bis jetzt“ (XII 8, Z. 35 ff.). Den Schluß des Satzes „Später faßte mich ...“ 

aus der Handschrift finden wir wieder in „Ich sehe nun wohl ein, daß, währenddes, der 

eigentliche Zeitpunkt eines allgemeinen Interesses für diesen Roman verstrichen ist“ (XII 

9, Z. 2 ff.). 

Der erste Absatz des Vorwortes läßt deutlich erkennen, wie Eichendorff Fouqués An-

weisung durchgeführt hat, ein Vorwort zu schreiben, das die bereits im Brief gesagte 

„Ansicht und Gesinnung ausspreche“. Aus der Mitteilung an den verehrten älteren Dich-

ter wird die Information des unbekannten Publikums. Daß dabei ein nur für Fouqué 

bestimmter Satz wie der über die Anteilnahme der Schlegels entfällt, ist selbstverständlich. 

Jedoch auch die persönliche Bemerkung, daß er im „Strom unserer großen Zeit“ als Offi-

zier in einem Landwehrregiment „angestellt“ worden sei (XII 9, Z. l f.), wird verwandelt 

in „alle meine Muße, Gedanken und Kräfte auf andere Art [als im Bücherschreiben] für 

den gemeinschaftlichen Zweck in Anspruch nehmend“. Der erste Absatz bietet so in 

gleicher Reihenfolge der Gedanken wie der Brief das Bild rein sprachlicher Konzentrati-

on. Es ist ein Stück Veröffentlichungsgeschichte, beschlossen mit einer nur teilweise 

ausgesprochenen captatio benevolentiae: der Roman ist eigentlich nicht mehr aktuell, ich 

hoffe jedoch, daß er trotzdem Interesse weckt. Der zweite Absatz geht nun in anderer 

Weise vor: das veränderte Ziel verlangt hier Erweiterung und Umstellung. Genügte es, im 

Briefe an Fouqué zu schreiben: „ich  



Barbara Schmidt – Eichendorffs Vorwort zu „Ahnung und Gegenwart“ 

 

 

Aurora 15, 1955 47 

konnte mich aber nicht entschließen, etwas daran zu ändern“ (XII 9, Z. 5 f.), so soll das 

Publikum erfahren, was daran hätte geändert werden können: „Ich konnte nun freilich die 

Fäden dieser Geschichte künstlich in die neuesten Begebenheiten hinüberspinnen, oder 

mit der Miene eines Propheten Trostreiche Aussichten auf die erfolgte Weltbefreiung 

darin aufstellen.“ Die nachfolgende Begründung des Nichtveränderns wird im Vorwort 

umgestellt. Der Brief sagt darüber: „... teils, weil er sonst etwas ganz anderes und kein 

volles Bild mehr jener seltsamen gewitterschwülen Zeit der Erwartung, Sehnsucht und 

Schmerzen wäre, teils aber, weil unser neuester gegenwärtiger Zustand, in welchen ich 

doch die Geschichte hinüberkünsteln müßte, mir noch zu unentwickelt, schwankend, 

formlos und blendend erscheint, um mir einen ruhigen Überblick zu vergönnen“ (XII 9, 

Z. 6 ff.). Sehr richtig bringt nun das Vorwort vor dem Ziel des Romans, „ein getreues 

Bild jener Gewitterschwülen Zeit der Erwartung, der Sehnsucht und Verwirrung“ zu sein, 

das allein schon die Änderung verbietet, die Situation der Zeit, so wie der Dichter sie 

sieht. Die Formulierung ist gegenüber dem Brief an Schärfe zurückgenommen. So wird 

„unentwickelt“ zu „unentschieden“, „schwankend“ zu „ringend“, „formlos“ zu „Gestalt-

los, fast ohne Gegenwart“ und „blendend“ zu „überschwenglichreiche Zukunft“, und 

statt des „ruhigen“ Überblicks, den sich der Dichter selbst „vergönnen“ muß, können die 

„ruhigen Bilder einer Dichtung“ nicht „sicher“ damit verknüpft werden. Das Publikum 

soll von den notwendigen Voraussetzungen der Dichtung, nicht des Dichters, wissen, und 

ihm behagt mehr die ringende als die schwankende Gegenwart, die „überschwenglich-

reiche Zukunft“ mehr als das abwertend zu verstehende „blendend“ des gegenwärtigen 

Zustandes. Den letzten Satz des Gedankenganges finden wir wieder fast wörtlich im 

Brief: „Ew. Hoch- und Wohlgeboren erhalten demnach den Roman wörtlich so, wie er 

damals niedergeschrieben wurde“ (XII 9, Z. 12 ff.). 

Für den dritten und vierten Absatz des Vorwortes finden wir im Oktober-Brief keine 

wörtlichen Entsprechungen mehr; in der Grundhaltung des Gesagten stimmt vor allem 

der Schlußabsatz zum letzten Absatz (9, Z. 30 bis 10, Z. 6) des Briefes. Am Ende des 

dritten Absatzes können wir die auffallendste gedankliche Veränderung gegenüber dem 

Brief feststellen. In dem bereits zitierten Satz (oben S. 3) „Sollte er in dieser Gestalt ...“ 

lesen wir weiter „als Erinnerung jener männlichen Trauer, jener ersten Vorzeichen der 

göttlichen Gnade und Wunder, die wir nun erfahren ...“ (XII 9, Z. 14 f.). Hier übernimmt 

Eichendorff stattdessen aus dem Brief Fouqués vom 26. November das „Denkmal der 

schuldgedrückten Vergangenheit“ (XIII 67, Z. 10 f.) in den im Entwurf eingeklammerten 

Satz „Diesen weihe ich das Buch als Denkmal der Schuldgedrückten Vergangenheit“. Aus 

der „männlichen Trauer“ wird die „Schuldgedrückte Vergangenheit“, – eine Auffassung, 

die Eichendorff nicht fremd war, wie sowohl Brief als auch Vorwort beweisen. „Schuld-

gedrückte Vergangenheit“ nimmt den Ton der „Gewitterschwülen Zeit ... der Verwir-

rung“ wieder auf. „Diese“, das sind die „edlen Gemüther“, die im Glück von ebenso 

„gerüstetem Ernste“ erfüllt sind wie im Unglück. Statt „gerüsteten“ hatte Eichendorff 

zunächst „rüstigen“ geschrieben; aber noch im Niederschreiben (die Korrektur steht nicht 

über, sondern hinter dem durchstrichenen Wort) ersetzt er „rüstig“ durch das eindeutige-

re „gerüstet“. 



Barbara Schmidt – Eichendorffs Vorwort zu „Ahnung und Gegenwart“ 

 

 

Aurora 15, 1955 48 

Über die Arbeitsweise Eichendorffs gibt die ganz zart längs des dritten Absatzes an den 
Rand geschriebene Bemerkung „Wo ist der Herr“ Aufschluß. Die im Absatz unterstri-
chenen Worte „jenem heiligen Zürnen“ können eine Verbindung herstellen. Möglicher-
weise hat er sich, was „heiliges Zürnen“ nahelegt, hier erinnert, daß neben dem Dank an 
Gott auch seine Allmacht zum Ausdruck gebracht werden müsse, weil ohne Gott alles 
menschliche Tun vergeblich sei. – Die Notiz ist dann, wie bereits gesagt, als Gedächtnis-
stütze zu werten. – Darum heißt es nicht „Gott hat uns ein Vaterland wiedergeschenkt“ 
(XII 9, Z. 34 f.), sondern metaphorisch verstärkt „Wenn sich der Herr nicht endlich 
erbarmt und in dem Brande von Moskau die Morgenröthe eines großen herrlichen Tages 
der Erlösung angezündet hätte“. 

Der dritte und vierte Absatz haben noch eine weitere, außerhalb der bisher angegebenen 

Zeugnisse liegende Entsprechung, die nicht unerwähnt bleiben soll. Die Einleitung zu 

„Ahnung und Gegenwart“ (III, S. XIV) bezeichnet das Gedicht „An die Freunde“ als die in 

den Briefen Fouqués (XIII 67, Z. 11 f.) und Eichendorffs (25. Dezember – XII 11, Z. 14) 

genannten und ursprünglich als Zueignung gedachten Stanzen. Der Text dieses Gedich-

tes, „Es löste Gott das langverhaltne Brausen...“, das 1816 von Loeben veröffentlicht 

wurde, entspricht in allen fünf Strophen gedanklich dem, was der zweite Teil des Vorwor-

tes enthält. 

Wir sagten schon (oben S. 45), daß Fouqué das Eichendorffsche Vorwort für sein eigenes 

benutzte. Um nun festzustellen, was er übernommen, wichtiger, was er fortgelassen oder 

hinzugefügt hat, geben wir auch noch den bekannt nur in der Erstausgabe (1815 bei 

Johann Leonhard Schräg in Nürnberg) abgedruckten Text Fouqués.  

[III] / VORWORT 
Der Verfasser hatte diesen Roman vollendet, / ehe noch die Franzosen im letzten Kriege 
Ruß- / land betraten. Eine nothwendig fortlaufende / Berührung des Buches mit den 
öffentlichen / Begebenheiten verhinderte damals den Druck / desselben. Später faßte die 
gewaltige Zeit / den Dichter selbst, er focht in den Reihen / der Vaterlandsretter rühm-
lich mit, und alle / seine Musse, Gedanken und Kräfte wandten / sich auf den gemein-
schaftlichen Zweck. Nach- / her meinte er, es seye der Zeitpunkt einer / allgemeinen 
Theilnahme für diesen Roman / vielleicht inzwischen verstrichen.  
IV / Ich war und bin nicht dieser Meinung: / auch schien es mir nicht wohlgethan, die 
Fä- / den dieser Geschichte in die neuesten Ereignisse / herüber zu spinnen, oder auch 
prophetische / Aussichten auf die erfolgte Weltbefreyung / mit Absichtlichkeit darin 
aufzustellen. Die / Ganzheit der so ächt lebendigen und wahr- / haften Dichtung hätte 
darunter gelitten; sie / wäre nicht geblieben, was sie ist: ein ge- / treues Bild jener gewit-
terschwülen Zeit, der / Erwartung, der Sehnsucht und Verwir- / rung.  

Der Verfasser gieng in meine Ansichten / ein, und giebt den Roman daher wörtlich / und 

ohne die geringste Änderung so, wie er / ihn damals aufgeschrieben hatte. In seinen / 

Mittheilungen hierüber an mich finden sich / unter Anderm folgende denkwürdige Wor-

te: 

[Folgt Zitat des Eichendorffschen Vorwortes von „Es lieben edle Gemüther ...“ bis 

„treuer Fleiß“.]  

VI / Diesen Kernworten, wie aus dem In- / nersten und Besten meiner Seele gespro- 
[Abb.: John Constable, Die Farm. Paris / Louvre   /  John Constable: Die Bucht von Weymouth, Paris / 

Louvre] 



Barbara Schmidt – Eichendorffs Vorwort zu „Ahnung und Gegenwart“ 

 

 

Aurora 15, 1955 49 

chen, / weiß ich nichts hinzuzufügen, als den herzli- / chen Wunsch: möchten Sie und 

das ganze ju- / gendlich frische Dichterwerk unsern theuern / Landsleuten nach Ver-

dienst lieb werden und bekannt.  

Geschrieben  

am 6  Januar 

1815.  La Motte Fouqué 

Auffallend ist zunächst die fast völlige Übereinstimmung mit der Fassung Eichendorffs. 

Bei oberflächlicher Untersuchung scheint es, als habe Fouqué in den beiden ersten Absät-

zen aus dem „ich“ nur ein „der Verfasser“ oder „er“ gemacht, also den Worten Eichen-

dorffs, sie als eigene aussprechend, das Gewicht seines Namens gegeben. Nun lautet aber 

der dritte Satz des ersten Absatzes: „Später faßte die gewaltige Zeit [E.: „der große Strom 

der Zeit“] den Dichter selbst, er focht in den Reihen der Vaterlandsretter rühmlich mit, und alle 

seine Musse, Gedanken und Kräfte wandten sich auf den gemeinschaftlichen Zweck.“ 

Die kursiv gesetzten Worte sind ein sehr bezeichnender Einschub. Dem Rittergedanken 

Fouqués ist Dichten und Kampf für das Vaterland mit den Waffen dasselbe, das eine ist 

nur die andere Seite der gleichen – ritterlichen – Haltung. Doch finden wir Ähnliches bei 

Eichendorff selbst in der dritten Strophe von „An die Freunde“: „Erkämpft will sein, was 

hoher Sinn begehrt. / Ein Krieger bleibt der größre Mann zeitlebens, / Er kämpft mit 

Rede, Büchern oder Schwert“ (Werke, ed. Gottschall, Band l, S. 155; Lpz. o. J.). Die 

innere Verwandtschaft im ritterlich-romantischen Ideal, das Fouqué geprägt und Eichen-

dorff gelebt hat, könnte nicht stärker zum Ausdruck kommen. 

Zu Anfang des nächsten Absatzes gibt nun Fouqué als seine eigene Meinung, was er von 

Eichendorff übernimmt; die Neufassung des Satzes wirkt etwas umständlich. Ihre Not-

wendigkeit ergibt sich aus Streichung und Ergänzung. Fouqué geht schon in seinem Brief 

vom 26. November nicht auf das ein, was Eichendorff von der Zeit sagt, die „unentwi-

ckelt, schwankend, formlos und blendend“ sei (XII 9, Z. 11). Für ihn ist die „Weltbe-

freyung“ innerlich und äußerlich so weit vollendet, daß er die mit der Zeitsituation erklär-

ten Bedenken Eichendorffs wegläßt und nun mit Worten, die nur er als Herausgeber 

sagen konnte, zu dem „Bild der gewitterschwülen Zeit“ überleitet: „Die Ganzheit der so 

ächt lebendigen und wahrhaften Dichtung hätte darunter gelitten.“  

Mit zwei kurzen Sätzen, deren erster den letzten Satz aus dem zweiten Absatz Eichen-

dorffs enthält, bereitet Fouqué nun das Zitat der beiden letzten Absätze des Eichendorff-

schen Vorworts vor, von denen er im Schlußsatz – als gewichtigste Empfehlung – sagt, 

sie seien „wie aus dem Innersten und Besten meiner Seele gesprochen“. Wir erkennen 

nun, daß Fouqué als Herausgeber die Vorlage des Verfassers so benutzte, daß er im Sinne 

einer Empfehlung Eichendorffs Worte als seine eigenen ausgab und in wesentlichen 

Teilen wörtlich zitierte. Die wichtige Streichung im zweiten Absatz mag er als nicht 

schwerwiegend empfunden haben; das in den Ergänzungen Gesagte konnte der Verfasser 

selbst nicht aussprechen. Andererseits erhellen Schlußsatz und zweite Ergänzung den 

überaus herzlichen Dank Eichendorffs. Das Vorwort der Handschrift jedoch gewinnt 

damit als kaum veränderte Grundform der im Druck erschienenen Vorrede seine eigentli-

che Bedeutung. 



Paul Fechter – John Constable. Der Eichendorff der Malerei 

 

 

Aurora 15, 1955 50 

John Constable. Der Eichendorff der Malerei 
 

Paul Fechter 

 

Die Geschichte der menschlichen Beziehung zum Draußen und vor allem der der künst-

lerischen Menschen zu dem, was von diesem Draußen unter den Begriff Natur fällt, muß 

noch einmal geschrieben werden. Denn es ist nicht so, daß der Mensch von Anbeginn die 

Welt, in der er lebt, mit Bergen, Himmelsluft und Wanderwölkchen als beglückende, zu 

ihm gehörende Umwelt erlebt – im Gegenteil; es hat viele Jahrhunderte gedauert, bis die 

trennende Glasscheibe zwischen dem Menschen und der Natur zerbrach, besser, zer-

schlagen wurde, bis sich das ergab, was heute Naturgefühl, Erlebnis des Draußen, Einge-

hen in die Welt genannt wird. 

Fast das Merkwürdigste aber ist, daß den entscheidenden Durchbruch zur wirklichen 

Berührung mit der Natur das 18. Jahrhundert, also das Jahrhundert der Aufklärung ge-

bracht hat. Gewiß, es gibt auch in früheren Zeiten da und dort in der Dichtung, in der 

Malerei, Momente, in denen etwas von unserer Welt, von der paysage intime in Worten 

wie in Farben oder Strichen aufleuchtet. Wenn Grimmelshausen seine Elsaßburg mit ein 

paar Sätzen hinstellt, wenn Rubens die große Landschaft mit Schloß Steen malt – da ist 

es, als ob zum erstenmal etwas von unserer Welt aufblitzt. Sieht man näher zu, so bleibt 

aber diese vermutete Nähe zur Natur Illusion, besser, Interpretation vom Heute aus: das 

Naive, um einmal die gefährliche Unterscheidung Schillers zu übernehmen, wird vom 

Sentimentalischen aus gedeutet, das seit dem 19. Jahrhundert dem Saeculum der Roman-

tik, durch das gebräuchlichere Kennwort eben des Romantischen ersetzt ist. Dieses Ro-

mantische ist aber in seinen Grundlagen eine Ausgeburt des 18. Jahrhunderts; sein Vater 

ist Rousseau, obwohl der selbst in seinen Romanen, etwa der Neuen Heloise noch durch-

aus im Sachlich-Sentimentalen der Worte stecken blieb, nicht bis zum tatsächlichen Ge-

fühl für sie und ihre Welt-Wirklichkeit durchstieß. Er suchte die Berührung mit der Natur: 

er kam nur bis zu der Proklamierung dieser Sehnsucht – nicht bis zu den Dingen selber, 

wie es bei Morgenstern heißt. 

Es ist ein sehr merkwürdiges Schauspiel, den Kampf mit der Sprache zu verfolgen, den 

die Zeit nach Rousseau ausficht, um für den ersehnten Kontakt mit dem Sein des Drau-

ßen die stärksten und zugleich natürlichsten Worte der Annäherung zu finden. Man erlebt 

dieses Schauspiel sehr intensiv bei Jean Paul, der zuweilen sogar den Kampf siegreich 

besteht; man erlebt es sogar noch bei Goethe – bis endlich in der Dichtung Eichendorffs 

die gläserne Wand fällt und die Welt, das Draußen, zu klingen anhebt, weil er das Zau-

berwort traf, über dem das Lied aufsteigt, das in allen Dingen schläft. Bei Eichendorff 

vollzieht sich der Ausgleich, den die anderen z. T. noch ver- 



Paul Fechter – John Constable. Der Eichendorff der Malerei 

 

 

Aurora 15, 1955 51 

geblich suchten: er ist der erste, der die Natur und das Gefühl für sie, die Wirklichkeit, ihr 

Erlebnis und ebenso die die Wirklichkeit und das Erlebnis zugleich erfassenden, nicht 

mehr nur aussagenden Worte so zur Harmonie zusammenzubringen vermag, daß jeder 

der drei Bestandteile den gleichen Anteil am und im Ergebnis der Dichtung hat. 

Der Vorgang, der ein säkulärer, d. h. ein Zeitvorgang ist, dessen Jahrhundert nicht dem 

Einzelnen gehört, ist nicht auf die Dichtung allein beschränkt, sondern vollzieht sich zu 

gleicher Zeit und in überraschend gleicher Weise auch in der Malerei. Ihr Eichendorff ist 

ein Engländer, und wie sich von der Sache aus mit Notwendigkeit ergibt, ein Zeitgenosse 

des schlesischen Freiherrn, John Constable aus East Bergholt, im Osten von Suffolk, wo 

auch Gainsborough geboren war. Er kam 1776 zur Welt, Eichendorff zwölf Jahre später, 

1788. Constable starb 1837, in dem Jahre, in dem Eichendorffs Gedichte zuerst gesam-

melt erschienen: Eichendorff lebte bis 1857. Beide trug dieselbe Zeitwelle, beide über-

nahmen die gleiche Aufgabe vor der Welt und führten sie bis zu Lösungen, über die – auf 

ihren beiden Sondergebieten – im Grunde kein weiterer Schritt mehr möglich war und 

getan werden konnte. 

Das Leben John Constables ist noch ruhiger, gleichmäßiger verlaufen, als das Beamten-

dasein Eichendorffs. Und in einer wunderlichen Parallele zu dem Schaffen des deutschen 

Schlesiers sind auch bei dem Engländer die entscheidenden Dinge sozusagen die kleinen 

Nebenwerke, nämlich die Skizzen; sie sind im Werk der Malerei das, was in der Dichtung 

Eichendorffs die Verse bedeuten. Constable war, wie sein Zeitgenosse und Gegenspieler 

William Turner, sein lebelang ein Bewunderer und Verehrer Claudes, des großen Lothrin-

gers: man erkennt das Vorbild in seinen vielen „fertigen“ Werken vom Cornfield bis zur 

Glebe Farm und Hampstead Heath immer wieder. Ihn selber aber, sein innerstes Wesen 

und sein wirkliches Verhältnis zur sichtbaren Welt erkennt man erst vor den Skizzen, die 

er in immer neuer Fülle draußen vor der Natur schuf, nicht als Vorarbeiten für spätere im 

Atelier entstehende „richtige“ Bilder, sondern als selbständige Werke, als Fixierung und 

Ausdruck seines Erlebens vor einem Stück der Natur, das sich ihm im Malen umsetzte in 

ein Gefüge von „natürlichen“ Farben, wie bei Eichendorff das Draußen in ein Gewebe 

von natürlichen, natürlichsten Worten. „Painting is with me but another word for feeling“ 

– Malen ist für mich nur ein anderes Wort für Fühlen: dies schöne Wort Constables hätte 

der Freiherr Joseph von Eichendorff genau so auf sich anwenden können, nur mit einer 

ganz kleinen Variante: „Dichten ist für mich nur ein anderes Wort für Fühlen.“ 

Der Zauber dieser Skizzen Constables ist schwer in Worten auszusagen. Im New Yorker 

Metropolitain-Museum hing eine dieser kleinen Arbeiten, eine Landschaft in gelbem 

Frühsommerlicht: sie sprengte den ganzen Saal, in dem wahrlich keine schlechten Bilder 

hingen. Dem großen Dresdner Sammler Uhle, der trotz Rothermundt und Schmitz die 

schönsten Bilder des 19. Jahrhunderts besaß, die um 1900 in Dresdner Privatbesitz auf 

zutreiben waren, gehörte eine kleine Skizze des Engländers: sie schlug ebenso wie das 

New Yorker Bild das meiste, was sonst noch neben ihr an der Wand hing. Über viele 

Jahrzehnte hinweg war in diesen Dingen nicht nur die Farbe, dieses lichte strahlende 

Grün mit seinen unzähligen Nuancen vom hellen Gelbgrün bis zum 



Paul Fechter – John Constable. Der Eichendorff der Malerei 

 

 

Aurora 15, 1955 52 

tiefsten Smaragd lebendig geblieben: in diesen Farben, die einst den großen Delacroix, als 

er sie in London zuerst sah, so hinrissen, daß er sein großes fertiges Gemälde unmittelbar 

vor der Ausstellung noch einmal, alle Flächen wie Constable aufteilend und belebend, 

übermalte – in diesen Farben lebte, ebenso reich und ebenso strahlend das tiefe Gefühl 

des Malers vor dem Draußen, das Mitleben vor der Natur, das da zum erstenmal in der 

europäischen Welt über alles Trennende hinweg im Sichtbaren in die Erscheinung treten 

durfte. In den Skizzen Constables – es gibt ihrer unzählige – wurde die Glasscheibe zer-

schlagen, die bis dahin noch in Herrlichkeiten wie der Ansicht von Delft des Jan Vermeer 

zwischen dem Maler und seiner Malerei auf der einen, dem Draußen auf der andern Seite 

gestanden hatte. Constable war der erste, der lange vor den Barbizoniern um Rousseau 

und Daubigny ins Freie ging: viele seiner Skizzen tragen auf der Rückseite genau vermerkt 

Datum, Tag und Stunde, in denen sie gemalt wurden, sowie Angaben der Wetterlage. 

Aber man brauchte all diese Mitteilungen im Grunde gar nicht: man kann das alles, die 

Jahreszeit, den Monat, die Tageszeit aus den Aufzeichnungen und der Stimmung des 

Gemäldes ablesen – wie bei Eichendorff aus dem Klang der Verse mehr noch als aus dem 

begrifflichen Sinn der Worte. 

Die beiden Zeitgenossen, der Deutsche und der Engländer, gehören auch sonst in mehr 

als einem Zuge zusammen. Julius Meier-Graefe sagt einmal von Constables Leben, die 

Biographie eines Pastors könne nicht einfacher sein als die seine. Eine friedliche Kindheit, 

wie die Rembrandts in einer Mühle verbracht, ein Vater mit Mißtrauen gegen alle Kunst, 

eine verständige Mutter, die es mit dem Sohne hält – eine lange Verlobung, die erst den 

Vierzigjährigen zur Ehe kommen läßt, die dann noch zwölf glückliche Jahre dauert. Zehn 

Jahre später folgt der kaum 51jährige der Frau; die Ärzte vermögen keinerlei Erkrankung 

als Todesursache anzugeben. – Das klingt alles sehr einfach: aber ganz so biedermeierlich 

friedlich ist der Mann, der dieses Skizzenwerk hinterließ, bestimmt nicht gewesen. Sein 

Biograph Leslie erzählt eine herrliche Geschichte von ihm und seinem Kollegen und 

Gegenspieler William Turner. Constable kam von der Natur, Turner vom Naturtheater de 

Lutherbourghs her, aus dem schließlich die Frau des Besitzers den jungen Mann hinaus-

warf, weil sie fürchtete, er käme von der Konkurrenz und würde ihnen die besten Effekte 

ihrer Landschaftsszenerien stehlen. Von solch einem Effekt berichtet Leslie, der Biograph 

Constables. Beide, Constable wie Turner, waren Mitglieder der Royal Academy; beide 

hatten auf eine Ausstellung Werke geliefert und der Zufall hatte ihre Bilder nebeneinander 

an eine Wand gebracht, eine sehr graue nur tonige Marine Turners mitten zwischen zwei 

sehr farbige Landschaften Constables. Am Firnistag, dem letzten Tag, an dem noch gear-

beitet und an den Bildern etwas geändert werden durfte, kommt Turner und sieht die 

Bescherung. Er steht eine Weile und schweigt; dann greift er zur Palette, setzt mitten in 

seine große graue Marine einen knallroten Fleck Scharlach (scarlet heißt es bei Leslie) – 

und geht. Nach einer halben Stunde kommt er zurück, zückt einen feinen Pinsel und 

verwandelt den Farbklex in eine rote Boje, die im Wasser schwimmt. Constable, ebenfalls 

zugegen, hat den ganzen Vorgang mit stillem Vergnügen beobachtet. Als Freunde, durch 

das völlig veränderte Wirkungsverhältnis zwischen den Bildern der beiden aufmerksam 

geworden, ihn fragen, was denn da passiert sei, zuckt er 



Paul Fechter – John Constable. Der Eichendorff der Malerei 

 

 

Aurora 15, 1955 53 

lächelnd die Achseln und sagt nur: „Oh, he has been here and fired a gun – er war hier 

und feuerte eine Kanone ab.“ Zu der präzise knappen Formulierung des innersten Sinns 

der kleinen Begebenheit gehört mehr als die Friedlichkeit eines englischen Bieder-

meierpastors: man muß sich einmal klar machen, was es bedeutet, zu jener Zeit die Kraft 

aufzubringen, um in eine wesentlich akademisch bestimmte und festgefügte Malerei vor-

bildlos etwas wie die Unmittelbarkeit dieser Skizzen zu stellen. „A selftaugh artist is one 

taught by a very ignorant person“ stand daneben über Constables Verhältnis zur Kunst – 

„ein von sich selbst unterrichteter Künstler ist einer, der von einem großen Ignoranten 

unterrichtet wurde“. Und wenn das Wort des Schweizers Füßli, der auch ein Maler der 

Royal Academy war, er liebe Constables Landschaften, doch brauche man zu ihrer Be-

sichtigung Überzieher und Regenschirm, auch wohl ursprünglich als Witz gedacht ist – 

man spürt in ihm die Wucht, die von dem Manne Constable auf dem Weg über sein 

Malen für Betrachter von damals ausgegangen sein muß. Für uns ist es nicht mehr so 

leicht, sie unhistorisch unmittelbar aufzufassen: zwischen Constable und uns liegen die 

Barbizonier und Courbet, Cezanne und van Gogh und der ganze Expressionismus: 

Kunstgeschichte bekommt man nicht so leicht wieder aus den Augen, wenn man sie 

einmal darin gehabt hat. 

Darauf aber kommt es zuletzt an, und auch das hat wieder dieser Engländer, der auch ein 

Zeitgenosse Jeremias Gotthelfs war, der in demselben Jahr wie Eichendorff starb, schon 

gewußt, und mit seiner großartigen Klarheit ausgesprochen. „When I sit down to make a 

sketch from nature“ schreibt er einmal, „the first thing I try to do is to forget, that I have 

ever seen a picture.“ „Wenn ich mich hinsetze, um eine Skizze nach der Natur zu ma-

chen, so ist das erste, was ich zu tun versuche, zu vergessen, daß ich jemals ein Bild gese-

hen habe.“ Der Schweizer Pfarrer Bitzius hätte genau dasselbe sagen können – nur daß er 

sich gar keine Mühe zu geben brauchte, die Bücher, die er gelesen hatte, zu vergessen, 

wenn er ein Buch schreiben wollte: die Erinnerung an sie stellte sich bei ihm gar nicht erst 

ein. Und bei Constable und dessen Skizzen wird es wohl ganz ähnlich gewesen sein. Nur 

bei den großen Gemälden stieg Claudes Vorbild in ihm auf. 

„Er rettete die romantische Lyrik in das nahende Zeitalter des Realismus hinüber“, hat 

Joseph Nadler einmal von Eichendorff gesagt. Der Satz gilt ebenso von Constable, wenn 

man den Begriff romantisch mit „getragen vom Gefühl für das jeweilige Objekt“ überset-

zen will. Insofern könnte man am Ende sogar von Constable behaupten, daß er das an 

der romantischen Malerei, was über die Romantik hinaus unmittelbar und wirkliches, 

nicht nur betontes Gefühl war, über das Zeitalter des Realismus und der positivistischen 

Versuche in der Malerei hinübergerettet hat in die Jahrzehnte des Expressionismus, die 

immer noch nicht ganz verweht sind, und daß sich von ihm aus einmal noch so etwas wie 

eine Klärung der langsam etwas erheiternd gewordenen Diskussion zwischen Abstraktion 

und Einfühlung, wie die prophetische Formulierung Wilhelm Worringers einst lautete, 

ergeben wird. Denn der Constable der Skizzen ist immer noch so lebendig, daß man ihm 

auch das zutrauen kann. 



Zwei teilweise noch unveröffentlichte Gedichtzyklen Joseph von Eichendorffs 

Nach den Handschriften mitgeteilt von Franz Uhlendorff 

 

Aurora 15, 1955 54 

Zwei teilweise noch unveröffentlichte Gedichtzyklen Joseph von Eichen-
dorffs 
nach den Handschriften mitgeteilt von 

 

Franz Uhlendorff 

 

VORBERICHT I. Die nachstehend unter I l bis 8 mitgeteilten Gedichte Eichendorffs, 

von denen Nr. 2, 3, 7 und 8 in zum Teil etwas abweichenden Fassungen bereits gedruckt 

sind, Nr. l, 4, 5 und 6 dagegen, soweit ich feststellen konnte, noch nie veröffentlicht wur-

den, stehen auf Blatt 28b des früher in der Preußischen Staatsbibliothek zu Berlin ver-

wahrten Eichendorffhandschriften-Bandes. Das Blatt trägt an der Spitze die Jahreszahl 

1839. Das Gedicht I 9, das ungedruckt ist, wird auf demselben Blatt als zu jenen gehörig 

angeführt und findet sich auf Blatt 24a, das ebenfalls die Jahreszahl 1839 an mehreren 

Stellen aufweist. 

Die Zusammenfassung dieser neun Stücke unter dem Titel „Sinngedichte“ rechtfertigt sich 

durch eine zu ihnen gehörige, ebenfalls auf Blatt 28b stehende Bemerkung Eichendorffs: 

 „Aus meinen alten Breslauer Marginalien die (rot) bezeichneten schönen Stellen und 

Sprüche in solche Sinngedichte fassen! –“ Die Gedichte sind in der Handschrift nicht 

numeriert, ich habe sie der Übersichtlichkeit wegen mit fortlaufenden Zahlen versehen. 

Zu den einzelnen Stücken sei bemerkt: Nr. l (bisher ungedruckt) steht unmittelbar unter 

der Jahreszahl 1839. Nr. 2, die übrigens starke Verwandtschaft mit Goethes Gedicht 

„Frühling über’s Jahr“ hat, erschien als „Durcheinander“ zuerst in der 1. Auflage der Sämtlichen 

Werke 1841/42 (I, 225; jetzt Historisch-kritische Ausgabe I l, 221). Das Gedicht Nr. 3 wurde 

zuerst in der 2. Aufl. der S. W. 1864 (I, 385) als „Zeichen. 2.“ mit der wohl von Hermann v. 

Eichendorff herrührenden Abweichung „Hauche“ statt „Finger“ in der Schlußzeile ge-

druckt. Das Entstehungsjahr hat Hermann v. E. offensichtlich, wie auch in anderen Fäl-

len, mit Absicht unrichtig angegeben, nämlich 1812 statt 1839, wozu man meine Ausfüh-

rungen in dem Aufsatz „Studien um Eichendorffs Berliner Nachlaßschriften“ in Aurora 1954 

vergleichen möge. Nr. 4, 5 und 6 sind noch unveröffentlicht. Nr. 7 ist in HKA I 2 S. 658 

bei der Anmerkung zu „Wandersprüche. 5.“ mitgeteilt; in Zeile l der Handschrift findet sich 

unter dem Wort „rast“ zur Auswahl das Wort „geht“. Nr. 8 erscheint in der Handschrift 

noch als Entwurf, der sich allerdings schon ziemlich der wohl von Hermann von Eichen-

dorff redigierten Fassung des Erstdrucks (S.W. 1864, I S. 577 als „Sprüche. 2“) annähert. 

Ich teile das Gedicht so mit, wie es nach der Handschrift zuletzt geplant war. Nr. 9 ist 

ungedruckt. II. Die unter II mitgeteilten Stücke stehen mit der Überschrift „Andeutungen 

(Ahnung und Gegenwart)“ fortlaufend numeriert auf Blatt 20a der Berliner Nachlaßhandschrif-

ten. Der Zusatz „Ahnung und Gegenwart“ in der Überschrift hat mit dem viel früher ent-

standenen gleichnamigen Roman natürlich an sich nichts zu tun, sondern spielt auf den 

politisch-zeitgemäßen Inhalt der Gedichte an und bedeutet in diesem Sinne nur eine  



Zwei teilweise noch unveröffentlichte Gedichtzyklen Joseph von Eichendorffs 

Nach den Handschriften mitgeteilt von Franz Uhlendorff 

 

Aurora 15, 1955 55 

Art Selbstzitat. 

Nr. l („Freiheit“), die bisher in dieser Gestalt unveröffentlicht war, hat Eichendorff inhalt-

lich, doch anders gefaßt, im dritten Abenteuer von „Krieg den Philistern!“ benutzt (S. W. 

1864 Band 4 S. 65). Die Stücke 2, 3 und 4 („Gleichheit“, „Weltgeschichte“ und „Tagesgeschich-

te“) wurden von Heinrich Meisner (Gedichte aus dem Nachlasse des Freiherrn Joseph von Eichen-

dorff, Leipzig, Amelang, 1888, Seite 36) veröffentlicht, Nr. 5 („Wunder über Wunder“) stand 

zuerst im „Ost- und Westpreußischen Musenalmanach für 1859“, Seite 5, dann in S. W. 1864 I 

S. 412. Der nachfolgende Abdruck auch dieser schon veröffentlichten Stücke rechtfertigt 

sich einmal der zyklischen Zusammengehörigkeit wegen, dann aber, weil die bei Meisner 

gedruckten Teile angesichts der Entlegenheit dieser Quelle wenig bekannt sein dürften. 

Übrigens hat Nr. 2 („Gleichheit“) bei Meisner in Zeile 2 den haarsträubenden Lesefehler 

„Planierend schwirrt die Schwere“ (für „Scheere“) „dieser Zeit“! Wie „Freiheit“ fand auch 

„Gleichheit“ inhaltlich Verwendung in „Krieg den Philistern!“, und zwar im zweiten Aben-

teuer, nämlich in der zweiten Strophe des dort vom Narren gesungenen Liedes (S. W. 

1864 Band 4 S. 58), das als „Der neue Rattenfänger“ in die Gedichte aufgenommen worden 

ist (HKA I l, S. 196). 

Was die Entstehungszeit der Stücke angeht, so gibt Hermann von Eichendorff in S. W. 

1864 I S. XI für „Wunder über Wunder“ das Jahr 1819 an. Wohl ihm folgend, datiert Meis-

ner S. XV „Gleichheit“ ebenso, während er für die Stücke „Weltgeschichte“ und „Tagesgeschich-

te“ überhaupt keine Datierung vornimmt. Tatsächlich aber dürften die „Andeutungen“ erst 

in die Danziger Zeit (1821/24) fallen. Hierfür spricht einmal die Benutzung von „Freiheit“ 

und „Gleichheit“ in dem damals entstandenen Märchendrama „Krieg den Philistern!“, vor 

allem aber der Umstand, daß auf der Rückseite der Handschrift (Blatt 20b der Berliner 

Manuskripte) sich folgende Bemerkung findet: „Parodie von Göthes Lied ,Kennst Du das 

Land, wo die Kartoffeln blühn?’ p. (auf Westpreußen angewendet).“ – Arnims Novelle „Wun-

der über Wunder“, mit der das letzte Stück den Titel gemeinsam hat, erschien erst 1826 in 

der Sammlung „Landhausleben“. Vielleicht entstand Nr. 5 später als die vorhergehenden 

Stücke und erhielt die dann von Arnim entlehnte Überschrift. 

I Sinngedichte 1839 
1 Wie schön und wunderbar, 

Da kaum noch der Tag brach an!  

Seit nun alles so nüchtern und klar,  

Hab’ ich keine Freude mehr dran. 

2 Spatzen schrein und Nachtigallen,  

Nelke glüht und Distel sticht,  

Rose schön durch Nesseln bricht,  

Besser noch hat mir gefallen  

Liebchens spielendes Augenlicht;  

Aber fehlte auch nur eins von allen,  

’S wär’ eben der närrische Frühling nicht. 



Zwei teilweise noch unveröffentlichte Gedichtzyklen Joseph von Eichendorffs 

Nach den Handschriften mitgeteilt von Franz Uhlendorff 

 

Aurora 15, 1955 56 

3 Was für ein Klang in diesen Tagen  

Hat übermächtig angeschlagen?  

Der Völker Herzen sind die Saiten,  

Durch die jetzt Gottes Finger gleiten! 

4 Das ist ein Suchen, eine Angst und Hast!  

Auf Schnellpost fliegen sie ohne Rast 

Und Eisenbahnen hin und her – 

Sie finden’s draußen doch nimmermehr. 

5 Haben den Dom mit Buden umbauert, 

Die alten Fenster alle vermauert,  

Und wollen nun nach ihrem Behagen  

In Säcken das Licht in die Kirche tragen. 

6 Und Licht schreit’s rings, und immer Licht! 

Nach Osten, Menschenkind, Dich richt’, 

Die alte Sonne neu anbricht, 

Draus schaut des Herren Angesicht, 

So ernst – Du siehst’s nur noch vor Blendung nicht. 

7 Es rast der Sturm um’s Haus herum,  

Ich frag’ nichts drum,  

Eine feste Burg ist ein gut Gewissen,  

Es hat’s noch kein Sturm zerrissen. 

8 Die Ehre und die Eitelkeit, 

Die führen ewig den alten Streit, 

Die eine schiene vor der Welt so gern,  

Was die andre sein will vor dem Herrn. 

9 Entdeckt sind alle Inseln, Riffe,  

In der Windstille rings umher  

Vor Langweile versinken die Schiffe —  

Ja, wenn ein Columbus geboren wär’, 

Eine neue Welt holt’ er aus dem Meer! 

 

II Andeutungen (Ahnung und Gegenwart) 

Freiheit Frei, ihr Kanaillen, sag’ ich, sollt ihr sein, 
Doch nicht, wie ihr es wollt, ihr Dumme, Blinde,  

Versunken in des Aberglaubens Schein,  

Nein, so wie ich’s heut’ eben dienlich finde. 



Zwei teilweise noch unveröffentlichte Gedichtzyklen Joseph von Eichendorffs 

Nach den Handschriften mitgeteilt von Franz Uhlendorff 

 

Aurora 15, 1955 57 

 

Gleichheit  Wie? Niedrig wir, ihr hoch; wir arm, ihr reich?  
Planierend schwirrt die Schere dieser Zeit;  

Seid niedrig, arm, wie wir, so sind wir gleich  

Und die Misere wird doch etwas breit. 

 

Weltgeschichte Inmitten steht die Sonn’ und wandelt nicht,  
Ringsum sehnsüchtig kreisen die Planeten,  

Die deckt heut Nacht, die will der Morgen röten,  

Doch ewig heiter strahlt das ew’ge Licht. 

 

Tagesgeschichte Es rast der Sturm in der Historie Blättern,  
Und jeder schnappt sich schnell draus sein Fragment.  

Doch deutle nur! Der Herr in Zorneswettern  

Geht über dich hinweg und führt’s zu End’. 

 

Wunder über Wunder Du wunderst wunderlich dich über Wunder, 
Verschwendest Witzespfeile, blank geschliffen. 

Was du begreifst, mein Freund, ist doch nur Plunder, 

Und in Begriffen nicht mit einbegriffen 

Ist noch ein unermeßliches Revier, 

Du selber drin das größte Wundertier. 



Willibald Köhler – Wer war der Dichter – Wilhelm oder Joseph? 

 

 

Aurora 15, 1955 58 

Wer war der Dichter – Wilhelm oder Joseph? 
 
Willibald Köhler 

 

Wilhelm, der um eineinhalb Jahr ältere der Brüder Eichendorff, erscheint uns, wenn wir 

den Lebensweg der beiden in seinen Anfängen verfolgen, oft als der Begabtere. Er ist ein 

Lebenskünstler und Künstler überhaupt, wenn wir dem Worte „Künstler“ die Ableitung 

von „können“ zugrunde legen. Er ist vielseitiger begabt als Joseph, ein Meister im Malen, 

Musizieren und Tanzen; alles gelingt ihm spielend, auch das Dichten. Wilhelm, der in dem 

trüben Berliner Winter von 1809 den kranken Bruder anfangs behütete, war, aller frohen 

Laune und Mittel bar, ein Opfer der Langeweile geworden. 

Er befreite sich von seiner Mißgestimmtheit, indem er sie andichtete: 

„Qual zum Sterben, Langeweile, 

die mich unaussprechlich quält, 

mir die Stunden langsam zählt, 

daß ich keine übereile, 

mir zur Marter auserwählt, 

laß mich los! 

Lieber will ich Schmerzen leiden, 

lieber Stadt und Schauspiel meiden,  

als so ohne Lust und Leiden  

träge ruhn in deinem Schoß! 

Graut mir früh des Tages Morgen, 

fürcht ich schon den langen Tag;  

ach, er kriecht nach einem Schlag,  

wie der vorige ohne Sorgen,  

daß ich ihn kaum leben mag. 

Und so zieht 

wie ein schwer bepackter Wagen,  

den die Achsen knarrend tragen,  

nun die Zeit, die, nicht zu tragen  

ungenossen mir entflieht. 

Und das ganze Werk zu krönen,  

das die Langeweile schafft, 



Willibald Köhler – Wer war der Dichter – Wilhelm oder Joseph? 

 

 

Aurora 15, 1955 59 

wird die Welt zum Spott der Kraft 

und zum Hohne alles Schönen  

mit Quintillien bestraft,  

und o Schreck! 

Eh ichs ahnte, matt von Gähnen, 

ausgerenkt durch vieles Dehnen, 

nach dem sich die Glieder sehnen, 

war er fertig, dieser Dr ...“ 

Darüber setzt der Autor in überlegener Selbstironie:  

„An die Langeweile – chef d'oeuvre.“ – 

Dieser poetische Stoßseufzer, mit zauberkünstlerhafter Geschwindigkeit und Leichtigkeit 

aus dem Ärmel geschüttelt, eigen und treffsicher im Ausdruck, verblüfft durch einen 

kecken Witz, wie ihn Joseph erst viel später u. a. im Mandelkerngedicht offenbart, dessen 

Schluß auffallend an den des Wilhelmschen Gedichtes erinnert. 

Nach diesen geistreichen, gekonnten Strophen wären wir indessen noch nicht befugt, 

Wilhelm einen Meister auch im Dichten zu nennen; wohl aber, wenn wir uns an die von 

ihm stammende Schilderung des Einzuges in Lubowitz nach dem Haller Semester in 

Josephs Tagebuch erinnern oder den Brief aus Trient vom 8. April 1814 über seine Reise 

durch Tirol als Kurier in das kaiserliche Hauptquartier nach Frankreich; oder endlich den 

erschütternden, an Joseph gerichteten, über den herbstlichen Besuch auf dem in fremde 

Hände geratenen Lubowitz vom 15. Januar 1838. Diese sind oft gedruckt worden. Weni-

ger bekannt aber ist ein Brief aus dem Herbst 1817, in welchem er in Form eines Tagebu-

ches jene Ereignisse aus Lubowitz dem Bruder beschreibt, die sich nach dessen Abreise 

noch zugetragen haben. 

„Am Zehnten, nach vorhergegangenem dicken Nebel“, so erzählte er darin dem Bruder, 

„tat sich ein sehr herrlicher warmer Herbsttag auf. An solchen Tagen ist unser Garten 

immer sehr reich für mich an allerlei Genuß. Ich unternahm daher dessen genauere Revi-

sion. Zuerst untersuchte ich die Insel, wozu ich mir vorläufig einen ziemlich gefährlichen 

Übergang bauen mußte, und fand mit Ausnahme einiger Pappeln meine Anlagen von der 

gütigen Hand der Natur über meine Erwartung ausgeführt. Die Rosen stehen hoch und 

üppig, der Flieder hat sich vortrefflich bewurzelt, und der Nachtschatten schlingt sich, 

meinem Willen gemäß, mit starken Ranken drei Mann hoch um die Weiden. Ich nahm 

gerührten Abschied von diesem dankbaren Boden, und verfügte mich nun das Tal entlang 

mit gehöriger Muße und Umsicht, unter den bereits erwachsenen Obstbäumen, bis zu den 

Gartenhügeln, deren Gipfel ich sämtlich bestieg und die darauf befindlichen Linden und 

anderen Bäume mit Genauigkeit in Augenschein nahm. Der Papa saß wie gewöhnlich auf 

der Gartenbank im Lusthause, und betrachtete die Schiffe, die mit vollen Segeln auf dem 

Wasserspiegel bei Lenk ihren Lauf nach Ratibor richteten. Die Luft webte feine Schleier 

um die Karpaten, und die Sonne leuchtete wunderbar in die weite herbstliche Landschaft. 

Ein Blick aus alter Zeit schlug in das hoffnungslose Herz.“ So anschauliche und stim-

mungsvolle Zeilen gelingen nur einem Dichter. Wer von Joseph von Eichendorff nichts 

weiter wüßte, 



Willibald Köhler – Wer war der Dichter – Wilhelm oder Joseph? 

 

 

Aurora 15, 1955 60 

als eben nur die Tatsache, daß ein berühmter deutscher Dichter dieses Namens einmal 

gelebt hat – ein schwer vorstellbarer Fall –, der könnte beim Lesen der angeführten Blät-

ter und Briefe sich fragen: „Wie heißt, wer ist denn nun der Dichter – Wilhelm oder 

Joseph?“ Auch wir andern aber legen uns zumindestens die Frage vor: „Warum ist nur 

Joseph, warum ist nicht auch Wilhelm zu Ruhm und Namen gelangt?“ Zu Bruno Arndt, 

dem früh verstorbenen oberschlesischen Dichter und ersten Träger des Eichendorff-

Preises, hatte einmal ein biederer Tischlermeister gesagt: „Wissen Sie, Herr Doktor, mit 

zwanzig Jahren ein Genie zu sein, ist keine Kunst, aber mit sechzig!“ Dieser einfache 

Mann hatte recht, denn letzter Urteilsgrund ist doch die Bewährung. Wilhelms schöpferi-

sche Kraft aber hat sich auf die Dauer nicht bewährt. Er konnte leben, ohne zu dichten, 

und als das Leben ihn völlig befriedigte, löste sich ihm Poesie in Leben auf, statt Leben in 

Poesie. 

Joseph hat die Grenzen der schöpferischen Kraft seines Bruders und die Gefahren, die 

dessen Dichtertum bedrohten, am besten erkannt, indem er über Leontin (Wilhelm) in 

„Ahnung und Gegenwart“ urteilt: 

„Am folgenden Morgen, da die Gesellschaft zur Jagd aufbrach, war Leontin schon lange 

draußen im Walde. Er hatte sich von den Jägern im allgemeinen die Gegend bezeichnen 

lassen, wo die Jagd gehalten werden sollte, und war noch vor Tagesanbruch allein heraus-

geritten. Denn ihm waren alle die weitläufigen und schulgerechten Zurüstungen, die einer 

solchen allgemeinen Jagd immer vorherzugehen pflegen, in den Tod verhaßt. Er durch-

strich daher an dem frischen Morgen allein die einsame Heide, wo ihn oft plötzlich durch 

eine Lichtung des Waldes die herrlichsten Aussichten überraschten und stundenlang 

festbannten. So folgte er dem lustigen Jagdgewirre immer von weitem nach. Und wie 

unter ihm die Felder rauchten, hin und wieder Schüsse fielen, und zwischen dem Gebell 

der Hunde die Hörner von Zeit zu Zeit ertönten, da dichtete seine frische Seele unaufhör-

lich seltsame Lieder, die er sogleich sang, ohne jemals ein einziges aufzuzeichnen. Denn 

was er aufschrieb, daran verlor er sogleich die freie, unbestimmte Lust. Es war, als bräche 

das Wort unter seiner Hand die luftigen Schwingen. Er beherrschte nicht, wie der beson-

nene Dichter, das gewaltige Element der Poesie, der Glückliche wurde von ihr be-

herrscht.“ Die schöpferische Kraft in Wilhelm ließ nach, um schließlich ganz zu versie-

gen. Wilhelm hatte vorzeitig aufgehört zu dichten. Aber verdient er es, so fragen wir uns 

weiter, verdient es dieser Stern zweiter Ordnung am poetischen Himmel Deutschlands, so 

völlig im Glanze seines Zwillingssternes unterzugehen? Sollten wir uns statt nur an der 

Größe und Leuchtkraft, nicht auch an der eigentümlichen Leuchtfarbe eines Sternes 

erfreuen? Sollten wir nicht auch die Sterne zweiter Ordnung gleichermaßen lieben wie den 

ganzen Sternenhimmel in seiner überwältigenden Pracht, damit wir wissen, wie reich wir 

sind an Poesie? Und so wäre es wohl des Schweißes eines Literaturbeflissenen wert, die 

besten Gedichte Wilhelm von Eichendorffs, seine Tagebuchblätter und Briefe auszulesen 

und unbeschwert von wissenschaftlichem Beiwerk herauszugeben. – 

Joseph fiel im Gegensatz zu Wilhelm alles schwer – auch das Dichten, was die vielen 

Durchstreichungen und Verbesserungen in den Handschriften seiner Gedichte beweisen. 

Von Thomas Mann soll der Ausspruch stammen, daß ein Schriftsteller ein Mann  



Willibald Köhler – Wer war der Dichter – Wilhelm oder Joseph? 

 

 

Aurora 15, 1955 61 

sei, dem das Schreiben besonders schwer falle. Wenn wir für Schriftsteller Dichter und für 

Schreiben Dichten setzen, so trifft dieses Wort auf Joseph von Eichendorff durchaus zu. 

In den toten Monden von 1808 auf 1809 hat sich Joseph oft quälend gefragt, ob er zum 

Dichter berufen sei. Diesen Kampf läßt er Otto in „Dichter und ihre Gesellen“ ausfechten 

und Otto schließlich scheitern. Joseph war zwar das nur dichtende Leben zu wenig. In 

Wien machte er sich über Theodor Körner lustig, der nichts tue, als nur dichten! Für das 

lebensfremde Dichtertum und das entwurzelte, blutleere Ästhetentum hatte er nie etwas 

übrig. Er fand es für die Poesie herabwürdigend, aus ihr einen Broterwerb zu machen. 

Dieser Überzeugung ist er treu geblieben. In „Dichter und ihre Gesellen“ schreibt er: „Profes-

sion vom Dichten machen, das ist überhaupt lächerlich, als ob einer beständig verliebt 

sein wollte und noch obendrein auf öffentlicher Straße.“ – 

Mit fühlbarer Wonne führt er das Wort Brentanos an, wonach dieser den Poeten von 

Profession mit einer kranken Straßburger Gans vergleicht, welcher die Leber auf Un-

kosten des übrigen Inwendigen monströs überfüttert wird. 

Aber ebenso gewiß ist es, daß Joseph nie hätte leben können, ohne zu dichten. Nur hütete 

er stets das Dichten als das stille Heiligtum seiner Seele. Die drei verschiedenen Typen: 

des nur poetisierenden Talentes, des Literaten und des Dichters hat Joseph in den drei 

Gestalten des Leontin, des Faber und des Grafen Friedrich in „Ahnung und Gegenwart“ 

verkörpert. 

In verhältnismäßig kurzer Zeit vollendet sich Joseph zum Dichter. Noch in Halle schläft 

der Dichter in Joseph, in den Lubowitzer Ferien, im Liebesspiel mit Madame Hahmann 

erwacht er, doch erst in Heidelberg zu sich selbst; im Berliner Winter reift er, und in Wien 

steht er dann überraschend fertig vor uns da, ein Dreiundzwanzig-jähriger in vollendeter 

sittlicher, dichterischer und weltanschaulicher Reife. Das Zeugnis der wissenschaftlichen 

Reife stellte Joseph die Schule in Breslau, das Mathias-Gymnasium, aus. Das Zeugnis der 

dichterischen Reife schrieb er sich selbst mit seinem Erstlingsroman „Ahnung und Gegen-

wart“. Der große Lyriker ist mit seinen besten Liedern schon darin vertreten. Unter den 

fünfzig Spitzengedichten findet Kurt Jahn in seiner Einführung zur Propyläen-Ausgabe 

von Eichendorffs Gedichten alle Spielarten des Lyrikers Eichendorff. Für die Wald- und 

Wanderlieder „Hinaus, o Mensch, weit in die Welt!“, für die Schilderung der taufrischen Zwit-

terstimmung das Gedicht „Zwielicht“, für die Verspottung der Genialen „Lustig auf den Kopf 

gestellt“, für die Flüssigkeit seiner Liederstrophe „Laue Luft kommt blau geflossen“, für das 

religiöse Lied „Vergangen ist der lichte Tag“, und für das Volkslied „Das zerbrochene Ringlein“. 

Wir erstaunen über die Reife seiner Prosa und seiner Weltanschauung, wenn wir die Szene 

lesen, in welcher Friedrich-Josef und Leontin-Wilhelm den Blick hoch vom Baume in den 

Tanzsaal werfen. 

„Da es zum Schlafengehen noch zu zeitig und die Nacht sehr schön war, so entschlossen 

sich auch die beiden Grafen, noch einen Spaziergang zu machen. Sie strichen durchs Dorf 

und kamen bald darauf am andern Ende desselben an einen Garten, hinter welchem sich 

die Wohnung des Pächters befand, aus deren erleuchteten Fenstern die Tanzmusik zu 

ihnen herüberschallte. Leontin, den diese ganze unverhoffte Begebenheit in 



Willibald Köhler – Wer war der Dichter – Wilhelm oder Joseph? 

 

 

Aurora 15, 1955 62 

die lustigste Laune versetzt hatte, schwang sich sogleich über den Gartenzaun, und über-

redete auch Friedrich, ihm zu folgen. Der Garten war ganz still, sie gingen daher durch 

die verschiedenen Gänge bis an das Wohnhaus. Die Fenster des Zimmers, wo getanzt 

wurde, gingen auf den Garten hinaus, aber es war doch hoch oben im zweiten Stockwer-

ke. Ein großer, dichtbelaubter Baum stand da am Hause und breitete seine Äste gerade 

vor den Fenstern aus. „Der Baum ist eine wahre Jakobsleiter“, sagte Leontin, und war im 

Augenblicke droben. Friedrich wollte durchaus nicht mit hinauf. „Das Belauschen“, sagte 

er, „besonders fröhlicher Menschen in ihrer Lust, hat immer etwas Schlechtes im Hinter-

halte.“ „Wenn du Umstände machst“, rief Leontin von oben, „so fange ich hier oben so 

ein Geschrei an, daß alle zusammenlaufen und uns als Narren auffangen oder tüchtig 

durchprügeln.“ Soeben knarrte auch wirklich die Haustür unten, und Friedrich bestieg 

daher eilfertig den luftigen Sitz. 

Oben aus der weiten, dichten Krone des Baumes konnten sie die ganze Gesellschaft 

übersehen. Es wurde eben ein Walzer getanzt, und ein Paar nach dem anderen flog an 

dem Fenster vorüber. Junge, flüchtige Ökonomen, wie es schien, in knappen und eng-

zugespitzten Fräcken fegten tapfer mit tüchtigen Mädchen, die vor Gesundheit und Freu-

de über und über rot waren. Hin und wieder zogen fröhliche, dicke Gesichter, wie Voll-

monde, durch diesen Sternenhimmel. Mitten in dem Gewimmel tanzte eine hagere Figur, 

wie ein Satyr, in den abenteuerlichsten, übertriebensten Wendungen und Kapriolen, als 

wollte er alles Affektierte, Lächerliche und Ekle jedes einzelnen der Gesellschaft in eine 

einzige Karrikatur zusammendrängen. Bald darauf sah man ihn auch unter den Musikan-

ten ebenso mit Leib und Seele die Geige streichen.  

„Das ist ein höchst seltsamer Gesell“, sagte Leontin, und verwendete kein Auge von ihm. 

„Es ist doch ein sonderbares Gefühl“, erwiderte Friedrich nach einer Weile, „so draußen 

aus der weiten, stillen Einsamkeit auf einmal in die bunte Lust der Menschen hineinzuse-

hen, ohne ihren inneren Zusammenhang zu kennen; wie sie sich, gleich Marionetten, 

voreinander verneigen und beugen, lachen und die Lippen bewegen, ohne daß wir hören, 

was sie sprechen.“ 

„O, ich könnte mir“, sagte Leontin, „kein schauerlicheres und lächerlicheres Schauspiel 

zugleich wünschen, als eine Bande Musikanten, die recht eifrig und in den schwierigsten 

Passagen spielten, und einen Saal voll Tanzender dazu, ohne daß ich einen Laut der Musik 

vernähme.“ 

„Und hast du dieses Schauspiel nicht im Grunde täglich?“ entgegnete Friedrich. „Gestiku-

lieren, quälen und mühen sich nicht überhaupt alle Menschen ab, die eigentümliche 

Grundmelodie äußerlich zu gestalten, die jedem in tiefster Seele mitgegeben ist, und die 

der eine mehr, der andere weniger und keiner ganz auszudrücken vermag, wie sie ihm 

vorschwebt? Wie weniges verstehen wir von den Taten, ja selbst von den Worten eines 

Menschen!“ „Ja, wenn sie erst Musik im Leibe hätten!“ fiel ihm Leontin lachend ins Wort. 

„Aber die meisten fingern wirklich ganz ernsthaft auf Hölzchen ohne Saiten, weil es 

einmal so hergebracht ist und das vorliegende Blatt heruntergespielt werden muß; aber 

das, was das ganze Hantieren eigentlich vorstellen soll, die Musik selbst und Bedeutung 

des Lebens, haben die närrisch gewordenen Menschen darüber vergessen und verloren.“  



Willibald Köhler – Wer war der Dichter – Wilhelm oder Joseph? 

 

 

Aurora 15, 1955 63 

Adolf Dyroff, der begeisterte Verkünder Eichendorffs (in seiner gründlichen Abhandlung 

über den Roman in Karl Schodroks Jahrbuch „Aurora“) bemerkt, daß dieser Roman erst 

dem deutschen Volke geschenkt werden müsse, da es ihn noch nie besessen habe. Die 

Besten aber haben seine große Bedeutung bereits erkannt. Rudolf Bach, in einer Bespre-

chung von Ernst Wiecherts „Jerominskinder“ stellt Eichendorffs Werk als Musterbeispiel 

des dichterischen Romans neben Wolframs „Parsival“, Grimmelshausens „Simplizissimus“, 

Goethes „Wilhelm Meister“, Gottfried Kellers „Grüner Heinrich“ und Adalbert Stifters 

„Nachsommer“. Josef Nadler spricht geradezu von Entdeckungen, die Eichendorff hier für 

die deutsche Literatur gemacht hat: das sich am Fenster dehnende Mädchen, den im 

Sattgrün der Weidenblätter durchscheinenden Schimmer des Abendgoldes, die im Grü-

nen wie in einem Teppich gewirkter Blumen dasitzenden Mädchen, das neu erfühlte 

Rauschen des Waldes, der Ströme, des Meeres.  

Die hier erklommene Höhe hat Joseph bis an sein Lebensende in der Lyrik wie in der 

Prosa gehalten. 

Die noch im letzten Lebensjahr des Dichters entstandene Schrift „Erlebtes“ ist sprachlich 

so vollendet, so jugendlich frisch und von so kämpferischem Atem durchweht, daß vor 

ihr das Gerede von einer Altersprosa verstummt. 

Joseph beherrschte „das gewaltige Element der Poesie“, er bewährte sich bis an sein 

Lebensende, er war der Dichter, der besonnene Dichter! – 



Franz Uhlendorff – Über einige dunkle Stellen in Eichendorffs Gedichten 

 

 

Aurora 15, 1955 64 

Über einige dunkle Stellen in Eichendorffs Gedichten 
 

Franz Uhlendorff 

 

Eichendorff ist einer der klarsten deutschen Dichter und wird in dieser Hinsicht allenfalls nur 

von Uhland übertreffen. Immerhin findet sich in den Gedichten seiner früheren Zeit (bis 

1813) hier und da auch bei ihm eine nicht ohne weiteres verständliche Stelle. Drei solcher 

Stellen, die mir stets Kopfzerbrechen bereitet haben, seien nachstehend erörtert. 

1. In dem Gedicht „Abschiedstafel“ vom Jahre 1813 (Historisch-kritische Ausgabe Band I, 1. 

Hälfte, S. 171 f.) lautet die vierte Strophe: 

Laß nie die Schmach mich sehen, 

Daß auch dein Herz, der Lüge 

Des andern Volks zum Raube, 

Bereuend feig und hohl, 

An Licht und Schmuck mag zagen! 

Nicht wahr ist, was sie sagen: 

Daß Lieb’ und Lust vergehen, 

Nicht wahr, daß uns betrüge 

Der schöne, freud’ge Glaube, 

Und also lebe wohl! 

Klar ist hier, daß diese Worte an die in der vorhergehenden Strophe angeredete Liebste gerich-

tet sind, klar sind auch die letzten fünf Zeilen. Aber wer ist das „andere Volk“ (Zeile 3), worauf 

bezieht sich das Wort „Bereuend“ (Zeile 4), und vor allem: was heißt: „an Licht und Schmuck 

mag zagen“ (Zeile 5)? Haben wir für diese letztere Zeile eine Erklärung, dann werden sich auch 

die vorhergehenden eher deuten lassen. Was heißt also: „an Licht und Schmuck mag zagen?“ 

Nach Grimms Deutschem Wörterbuch, 15. Band, 1. Lieferung (Leipzig 1913), Seite 27 f. bedeutete 

„zagen“ im Mittelhochdeutschen: „zurückhalten“, „zögern“, gewann aber später die Bedeutung 

des Ausdrucks einer Seelenstimmung im Sinne des lateinischen pavere, timere, horrere, metue-

re, perhorresicere usw. (also „sich scheuen“, „sich fürchten“). Es wurde in diesem Sinne selten 

und nur in älterer Sprache auch mit der Präposition „an“ (oder „über“) statt mit „vor“ („für“) 

gebraucht. So in „Fastnachtsspiele aus dem 15. Jahrhundert, gesammelt von Adelbert Keller“, Stuttgart 

1853, Seite 911, 3:  

ich wil euch leren die andern künst alle,  

darinnen solt ir werden klug und weis,..  

das ir ehre und lob davon sollet haben,  

daran sollet ir nicht zagen.  

[Abb.: John Constable, Der Fluss   /   John Constable, Der Regenbogen. Paris / Louvre] 



Franz Uhlendorff – Über einige dunkle Stellen in Eichendorffs Gedichten 

 

 

Aurora 15, 1955 65 

Aber diese Bedeutung kann hier nicht befriedigen. Vor „Licht und Schmuck“ würde die Liebs-

te sich nicht scheuen oder fürchten. Ich möchte vielmehr annehmen, daß „zagen“ von Ei-

chendorff hier als „verzagen“ im Sinne von „verzweifeln“ gemeint ist. Die Liebste soll nämlich 

nicht an Licht und Schmuck des Lebens, also vor allem an der Liebe und dem Glauben verzwei-

feln, nicht die Freude daran, die Zuversicht darauf verlieren. Sie soll ihre bisherige Freude und 

Zuversicht deshalb auch nicht „bereuen“ (Zeile 4). Diese Auslegung paßt allein zu den letzten 

fünf Zeilen der Strophe.  

Aber wer ist nun das „andere Volk“ (Zeile 3)? Man muß wohl an die Franzosen denken, die ja 

in den Jahren deutscher Erniedrigung vor 1813 vielfach einen verderblichen Einfluß auf deut-

sche Frauen ausgeübt haben. Leontins Worte an Julie im 24. Kapitel des Romans „Ahnung und 

Gegenwart“, die der Romanze „Von der deutschen Jungfrau“ unmittelbar vorhergehen (Hist.-krit. 

Ausgabe III, S. 327) fallen uns da ein. [Übrigens steht die dort angeführte Stelle „Sei ganz ein 

Weib ...“ nicht, wie Eichendorff meint, bei Shakespeare, sondern in Goethes „Iphigenie“, wo sie 

Thoas spricht (1. Aufzug, 3. Auftritt). Der Irrtum ist offensichtlich darauf zurückzuführen, daß 

Eichendorff die Stelle dem zur Michaelismesse 1812, also kurz vor dem endgültigen Abschluß 

von „Ahnung und Gegenwart“ erschienenen ersten Band des Tieckschen „Phantasus“ entnommen 

hat, wo sie auf Seite 319 ohne Angabe des Dichters wörtlich wiedergegeben ist. Diesen Band 

hat E. auch an anderen Stellen der späteren Kapitel seines Romans benützt, vgl. z. B. die An-

spielungen auf die in dem Band enthaltenen Erzählungen „Liebeszauber“ und „Die Elfen“ im 17. 

und 24. Kapitel (HKA III, S. 225, Zeile 11–13, und Seite 324, Zeile 23–25).] Gemeint wären 

dann die leichtfertigen, mit Liebe und Glauben nur tändelnden, sanguinischen Augenblicks-

menschen, die unter den französischen Eindringlingen reichlich vertreten waren. Doch könnte 

Eichendorff mit dem „anderen Volk“ vielleicht auch das allgemeine Heer der damaligen Auf-

klärer und Skeptiker, welche „die Liebe für’s Leben“ und den Glauben bespöttelten, gemeint 

haben. Unter dem Einfluß solcher Menschen hätte ein deutsches Mädchen wohl dahin ge-

bracht werden mögen, sich seiner Liebe und seines Glaubens zu schämen, beide also zu „bereu-

en“. 

Wie dem sei – die Stelle bleibt unklar, und ich ziehe die Fassung vor, die Felix Mendelssohn 

Bartholdy der Strophe in seiner schönen Komposition des Gedichts für Männerchor gegeben 

hat, wobei durch den Gebrauch des Wortes „fremd“ auch die Beziehung auf die Franzosen 

unverkennbar wird: 

Laß nie die Schmach mich sehen, 

Daß auch dein Herz, der Lüge 

Des andern Volks zum Raube, 

Feig werde, fremd und hohl! 

Nicht wollen wir verzagen! 

Nicht wahr ist, was sie sagen: 

Daß ... usw. 

2. Wer ist gemeint, wenn Eichendorff in dem Gedicht „Zorn. 1810“ (HKA I, S. 154), 

Strophe 5, sagt: Denk’ ich dann, wie Du gestanden 

 Treu, da niemand treu geblieben:   usw. 



Franz Uhlendorff – Über einige dunkle Stellen in Eichendorffs Gedichten 

 

 

Aurora 15, 1955 66 

Man könnte an den in der vorhergehenden vierten Strophe genannten Heiland denken, doch 

wäre auch eine Beziehung auf den am 20. Februar 1810 von den Franzosen in Mantua er-

schossenen Andreas Hofer möglich. Eichendorffs Tiroler Gedichte „Der Tiroler Nachtwache“ 

(HKA I, l, S. 161) und „An die Tiroler“ (daselbst S. 162), ferner Strophe 2 Zeile 2 und Strophe 5 

des Gedichts „An die Meisten“ (daselbst S. 163 f.) und Kapitel 18 des Romans „Ahnung und 

Gegenwart“ (HKA III, S. 231 ff.), das die Tiroler Volkserhebung gegen die Franzosen zum 

Gegenstand hat, könnten in diese Richtung weisen. Wichtig ist aber vor allem die erste Nieder-

schrift des Gedichts (Berliner Nachlaßhandschriften, Blatt 7 b), wo es nach der mit der ge-

druckten Fassung übereinstimmenden vierten Strophe an Stelle der jetzigen fünften heißt: 

Denk ich dann, wie ich still saße, 

Da dir keiner treu mehr bliebe, 

Ueber Blindheit, Neid und Haße 

Tiefentbrannt in zorn’ger Liebe, 

Möcht’ ich ... usw. 

Wenn hier Zeile 2 wieder an Jesus in Gethsemane denken lassen könnte (Ev. Matth., Kap. 26, 

V. 36 ff., besonders V. 56), so weisen doch Zeile l, 3 und 4 deutlich auf ein vom Dichter selbst 

miterlebtes Ereignis hin, dem er in erzwungener, zorniger Untätigkeit zusehen mußte. Und ein 

solches Ereignis war eben Hofers Schicksal, das sich im gleichen Jahre vollendete, dessen Zahl 

die Überschrift des Gedichts angibt.  

3. Ähnliche Zweifel entstehen bei Strophe 3 des Gedichts „Nachtfeier. 1810“ (HKA I, l, 

S. 152 f.): Tag und Regung war entflohen, 

Über’n See nur kam Geläute  

Durch die monderhellte Weite,  

Und rings brannten auf den hohen  

Alpen still die bleichen Lohen,  

Ew’ge Wächter echter Weihe,  

Als, erhoben vom Verderben  

Und vom Jammer, da die dreie  

Einsam traten in das Freie,  

Frei zu leben und zu sterben. 

Was ist hier gemeint, und wer sind „die dreie“? HKA I, 2, S. 697 vermutet eine „Reminiszenz 

an den Rütlischwur“. Dazu würden der „See“ und die Alpenszenerie passen. „Die dreie“ müß-

ten dann Stauffacher, Walter Fürst und Melchthal sein. Aber diese traten doch sowohl nach 

der Sage wie nach Schillers „Tell“ auf dem Rütli nicht „einsam“, sondern mit dreißig Gleichge-

sinnten zusammen. Und Akt l Szene 4 des „Tell“, wo jene drei zunächst allein unter sich ein 

Bündnis schließen, spielt nicht im „Freien“, sondern in Walter Fürsts Wohnung. Allenfalls 

könnte der bei Schiller nicht dargestellte Augenblick gemeint sein, in dem die drei nach Ab-

schluß ihres Bündnisses „einsam“ aus Walter Fürsts Hause „ins Freie“ hinaustreten. 

Auch hier möchte aber der Gedanke an ein von Eichendorff selbst erlebtes Geschehen näher 

liegen, wie es die auch sonst oft von ihm gefeierte Volkserhebung der Tiroler war. Die unter 2. 

aufgeführten Gründe gelten auch hier. „Die dreie“ könnten dann  



Franz Uhlendorff – Über einige dunkle Stellen in Eichendorffs Gedichten 

 

 

Aurora 15, 1955 67 

etwa die Tiroler Anführer Hofer, Speckbacher und Haspinger sein. Freilich bleibt dann immer 

noch ungewiß, auf welches bestimmte Ereignis Eichendorff etwa angespielt haben könnte, 

wenn es sich nicht nur um eine dichterische Fiktion handeln sollte.  

Für alle drei Stellen gilt gemeinsam, daß der Dichter in diesen noch zur Zeit der Vorherrschaft 

Napoleons in Deutschland geschriebenen Gedichten möglicherweise absichtlich eine sich auf 

etwas dunkle Anspielungen beschränkende Ausdrucksweise gewählt haben könnte. 



Franz Ranegger – Eichendorffs Lyrik im Urteil von Mit- und Nachwelt 

 

 

Aurora 15, 1955 68 

Eichendorffs Lyrik im Urteil von Mit- und Nachwelt 
 

Franz Ranegger 

 

II 

Um über Eichendorff, dessen Wesen und Dichtungen nach Josef Nadler „die erste und 

letzte, die wundersamste Vermählung von Barock und Romantik“ sind, zu schreiben, soll 

man nach Karl Goedeke „den Sommer abwarten, wo die Wälder wiederum den funkeln-

den Laubschmuck tragen, die leuchtenden Wetter in der Ferne stehen und die schwülen 

Lüfte über den stillen Gärten brüten. Man brauchte dann nur auf die klaren träumerischen 

Sternennächte, die blitzenden Ströme, die einsamen Wälder hinzuweisen, um ein Bild 

dieses Dichters zu geben“. 

Wenn ich meinen historischen Rückblick abschließe, wird sich ergeben, daß der von dem 

weitblickenden Schüler der Brüder Grimm gegebene Rat wohl in einen Wesenszug Ei-

chendorffs einzuführen vermag, weiterführende Gesichtspunkte jedoch nicht ausschließt, 

deren Beachtung sich mit der Zeit als unabwendbar erwies. Auch die Abwehr abwegiger 

Auffassungen wurde notwendig, so die von Hebbels Meinung, Eichendorffs Geist sei 

weiblicher Natur, er empfange, vermöge aber nicht zu bilden. Die noch zu Lebzeiten des 

Dichters, so von Karl Barthel in der „Deutschen Nationalliteratur der Neuzeit“ (1850) geäu-

ßerte Wahrnehmung, daß die ausnehmende Wahrheit des Gefühls einige von Eichen-

dorffs Gedichten zu weitverbreiteten Volksliedern gemacht habe, wiederholt sich fast bei 

jedem Beurteiler seiner Lyrik und verdichtet sich 1926 bei Fritz Strich zu dem Urteil: „Es 

sind vielleicht die letzten echten Volkslieder, die gedichtet wurden.“ 

In seinem Jubiläumsaufsatz von 1888 rühmt Jakob Minor Heinrich Keiters Charakteristik 

der Eichendorffschen Lyrik, kommt aber selber nicht weit über die lange üblich gewese-

nen Gesichtspunkte hinaus. Minors Feststellung, daß die Lyrik den eigentlichen Ruhmes-

titel Eichendorffs bildet, wurde in der Folgezeit allgemeine Überzeugung, hinderte jedoch 

nicht, daß die vielen Herausgeber seiner Gedichte sich oft mit schmächtigen Auswahlen 

und in den Einleitungen meist mit billigen Allgemeinurteilen begnügten. 

Die Stellung Eichendorffs innerhalb der deutschen Lyrik wird dabei verschieden fixiert. 

Es gehört jedoch zu den Ausnahmen, wenn einem kundigen Beurteiler wie Robert Hohl-

baum Eichendorff und Mörike „uns heute neben Hölderlin als die würdigsten nach Goe-

the erscheinen, in ihrem Künstler- und Menschentum“. Paul Ernst meint in der Einlei-

tung zu seiner sechsbändigen Ausgabe der „Gesammelten Werke“ (1909), nachdem er fest-

gestellt hat: „Eine so frühe Vollkommenheit und dauernde Jugend sind etwas Seltenes bei 

einem Dichter unter den Deutschen“: „Indem wir unsere Maßstäbe, Urteile und Schät-

zungen von den uns gewohnten Erscheinungen hernehmen, 



Franz Ranegger – Eichendorffs Lyrik im Urteil von Mit- und Nachwelt 

 

 

Aurora 15, 1955 69 

haben wir für den seltenen Mann noch immer nicht die richtige Stelle in unserer Litera-

turgeschichte gefunden. Aber bei ihm hat das Volk ein richtiges Urteil gefällt. Eine außer-

ordentliche Menge seiner Lieder sind allgemeines Gut der Nation geworden; unsere Kin-

der wachsen mit ihnen auf, unsere Jugend findet in ihnen den wahren Ausdruck ihrer 

Gefühle, und die gereiften Menschen erfreuen sich an ihnen, indem sie unbewußt die 

einzige Kunst des Wortes, Klanges und Rhythmus empfinden, die fast immer auch mit 

schöner Plastik des dichterischen Ausdrucks verbunden ist, wie sie stets reine, schöne und 

edle Empfindung darstellt.“ Es ist selbstverständlich, daß Eduard Engel in seiner Goet-

hebiographie (1909) unter den Dichtern, die im Liedschaffen nach Goethe dem vielstim-

migen deutschen Liederchor neue Töne angefügt haben, in erster Linie Eichendorff 

nennt. 

Sehr hübsch mutet Ludwig Krähes Charakteristik von Eichendorffs Lyrik in seiner Aus-

gabe der „Werke“ (1908) an. Er nennt sie seinen Urquell, der auch in den Romanen und 

Novellen rauscht. „Kein Born, der viele Läufe vereinigt, aber einer, dessen Reinheit im-

mer von neuem zu ihm lockt... Diese Dichtung ... schlägt von vornherein einen Ton an, 

der der ihre ist, mag er sich auch ein wenig an Goethe, Claudius und dem Wunderhorn 

geübt haben. Dieser Ton ist einfach, innig, fest, er wirkt rührend, bisweilen seltsam ergrei-

fend. Er ist aus Sehnsucht geboren, und er geht zu Herzen, Wehmut weckend.“ „Seine 

Töne“, meint auch Bernhard Ihringer, „hat vor ihm und nach ihm keiner mehr gefun-

den.“ Daß „seine wundervoll melodischen und in der Stimmung so reinen Gedichte“ ihre 

Lebenskraft bis heute bewahrt haben, ist für Richard M. Meyer ein Zeugnis für ihre Un-

vergänglichkeit. 

Von den drei großen Gesamtdarstellungen der deutschen Lyrik befriedigt hinsichtlich 

Eichendorffs keine völlig. Philipp Witkop gibt in den zwei Auflagen seines Werkes wohl 

eine gute Entwicklungsgeschichte. Gründlicher erkennt Emil Ermatinger die Fundamente 

der Eichendorffschen Lyrik und schließt: „Durch ihn vor allem wurde die Romantik eine 

Gefühlsmacht aus einer Angelegenheit des Witzes und der Phantasie. Was an ‚romanti-

schen’ Vorstellungen und Gefühlen in der Seele des Volkes lebt, dankt es hauptsächlich 

ihm – so sehr, daß es völlig vergessen hat, wie Romantik ursprünglich etwas ganz anderes 

war, als was Eichendorff daraus gemacht hat.“ Günther Müller erkennt wohl auch, daß 

der Typus des Eichendorffschen Liedes in der allgemeinen Entwicklung der nachgoethe-

schen Lyrik „eine eigene, einzige Art“ bildet. Aber er zeigt wenig Anläufe, diese Eigenart 

nachzuweisen. Eichendorff habe etwas von der Leichtigkeit des goetheschen „Musensoh-

nes“, aber die vertrauenssichere Heiterkeit wurzle hier nicht in einem Bewußtsein von der 

Totalität der Natur, sondern in einem letzten Endes kirchlich bestimmten Gottvertrauen. 

Unvergleichlich besser als in diesen drei Darstellungen ist das schöne Eichendorff-Kapitel 

in August H. Kobers „Geschichte der religiösen Dichtung in Deutschland“ (1919). Ein diesseits-

frohes, lebendiges Christentum verbinde sich in den Gedichten, Novellen und Romanen 

dem ganzen Leben, Denken und Dichten so organisch selbstverständlich wie einst bei 

Walther von der Vogelweide, wie bei Matthias Claudius, d. h. es ist jene stetige ruhige 

christliche Lebenstendenz, die zeitlos und daher auch nicht entwicklungsfähig ist. Eichen-

dorff sei der still über die Erde dahinwandelnde empfindsame 



Franz Ranegger – Eichendorffs Lyrik im Urteil von Mit- und Nachwelt 

 

 

Aurora 15, 1955 70 

Mensch, dem die Natur die schöpferischen Mächte seines Inneren löst. Bei ihm sei die 

Natur wieder selbständige Macht und Kraft, großer umfassender Ausdruck der Allmacht 

Gottes, Befreierin tiefschlummernder menschlicher Kräfte. Dieser positive Wertcharakter 

sei der Natur von der Romantik genommen worden; Eichendorff aber habe ihn wieder 

entdeckt, und Uhland, Rückert und Mörike hätten dann in diesem Tempel wieder ruhen 

können. „Gott, Natur und Mensch – in der Romantik nur Stücke eines großen Urprob-

lems – sind für die Dichtung der Nachromantiker wieder einzelne feste Sondergebiete, 

und damit sind feste Darstellungsmittel der religiösen Dichtung gewonnen. Dadurch, daß 

Mensch und Gott durch den Mittelbegriff Natur verbunden sind, ist diese zu einem 

mächtigen Ausdrucksmittel der religiösen Dichtung geworden ... Niemals vorher und 

niemals nachher erscheint die Natur so organisch, kampflos, freundschaftlich und innig 

mit dem Menschen und seiner Himmelssehnsucht verbunden wie bei Eichendorff. Er ist 

in einer Geschichte der religiösen Dichtung der größte Naturidylliker, ihr Klassiker.“ 

Kurt de Bra, der in seiner Auswahl der „Gedichte“ (1915) Eichendorff den „klassischen 

Romantiker“ nennt, sagt ebenso einfach wie richtig, das deutsche Volk habe den Dichter 

so lieb gewonnen und lieb behalten, weil es fühlt, wie sein eigener deutscher Charakter, 

seine eigene deutsche Wesenseigentümlichkeit in all ihrer Tiefe herausbrechen. Deshalb 

habe die stets gleichbleibende Schätzung Eichendorffs bis zur Gegenwart alle Strömun-

gen in Ästhetik und Politik, Religion und Weltanschauung überdauert. Von weitreichen-

dem Einfluß wurde Alfred Bieses Urteil über Eichendorffs Lyrik, weil seine „Deutsche 

Literaturgeschichte“ (seit 1907–1910) die Vilmars und Robert Koenigs an Beliebtheit ablöste. 

„Seine Gedichte gehören zu den volkstümlichsten und wertvollsten, die wir in deutscher 

Sprache besitzen ... Darin liegt seine größte Kunst, wie er die Ungewissen, dämmerhaften 

Stimmungen der Seele, wo sie zwischen Himmel und Erde, zwischen Leid und Lust, 

zwischen hell und dunkel träumend schwanken, zu bannen und zu lösen versteht, wie er 

das Unbewußte ins Bewußtsein heraufhebt. Bis ins Dämonische, Schauerliche weiß er 

diese Stimmungen zu steigern, bis ins Verträumte und Liebliche weiß er sie zu läutern.“ 

Wenn Karl Kaulfuß-Diesch 1921 feststellt, daß wir noch heute die Romantik am liebsten 

mit Eichendorffs Augen ansehen, dann bleibt es unverständlich, daß Ricarda Huch in der 

zehnten Auflage ihres Buches „Ausbreitung und Verfall der Romantik“ (1922) ihr liebloses 

Urteil über Eichendorff wiederholte und Oskar F. Walzel in der 5. Auflage seines zweiten 

Romantikbändchens (1926) über das konventionelle Eichendorffurteil nicht hinauskam. 

Im Jahre 1922 setzt mit Hans Brandenburgs Monographie über Eichendorff eine neue 

Ära der Würdigung seiner Lieder ein, die nach seinem Urteil „zum dauernden geistigen 

Besitztum einer ganzen Nation gehören, auch der Edelsten und Besten in ihr“. „Wo liegt 

das Geheimnis der Klassizität, der höchsten Meisterschaft, des schlechthin Unnachahmli-

chen, das gerade wegen seiner Unnachahmlichkeit zur Nachahmung herausfordert und 

das außerdem die ersten Musiker immer wieder zur Vertonung dieser Lieder reizt....? Das 

ist für den tiefer eindringenden Blick doch das Geheimnis der Form, und es handelt sich 

hier im besonderen um das Geheimnis des Liedes, das  



Franz Ranegger – Eichendorffs Lyrik im Urteil von Mit- und Nachwelt 

 

 

Aurora 15, 1955 71 

Eichendorff wie kein anderer deutscher Dichter erfaßt hat.“ Brandenburg analysiert meis-

terlich die Eigenart dieses Liedes, um dessen Vollendung in der äußeren Form, in Sprache 

und Metrum aufzuweisen, wobei er zum Schluß kommt: Eichendorff ist „in seinen Ver-

sen einer der größten Sprach- und Formkünstler deutscher Zunge“. 

Es bedeutet mehr als eine glücklich gefundene Formulierung, wenn der Dichter Klabund 

Eichendorff „das deutsche All“ nennt; sie erinnert an tiefe Erkenntnisse der Historiker 

Karl Lamprecht und Hans F. Helmolt, sowie des Dichters Hermann Hesse. Es ist weiter-

hin auch nur eine Binsenwahrheit, wenn Adolf Bartels feststellt, Eichendorff sei „immer 

ein Lieblingsdichter des deutschen Volkes geblieben“, oder wenn Anselm Salzer betont, 

kein Poet der Romantik, wenn man von der schwäbischen Romantik absieht, habe dem 

Volke soviel Unvergängliches an lyrischen Herrlichkeiten geboten wie Eichendorff. 

Adolf von Grolman ist der erste, der auf „die gebrochenen Zwischentöne“ hinweist, die 

bei Eichendorff nicht zu überhören sind, auf das namenlose Sehnen in all der Kreatur, auf 

das Dämonische und Gesetzlose, mit einem Wort auf „das Wetterleuchten in der Seele“. 

Die Nachtgedichte seien das Entscheidende, das Südweh sei ein unendlich tiefer Klang, 

das Werdende Eichendorffs schönste Seite. Damit verabschiedete Grolman die weitver-

breitete Vorstellung von Eichendorff als einem liebenswürdig-heiteren, unproblemati-

schen Sänger von Frühling, Jugend und Liebe und traf sich einigermaßen mit der von 

Ludwig Klages begründeten biozentrischen Betrachtungsweise, nach der alle Dichtung 

Weltdeutung ist und Dichten in den ewigen Strom kosmischen Lebens hinabtauchen 

heißt. Klages wies im „Kosmogonischen Eros“ (1922) als erster auf die grundsätzlich neue 

Deutungsmöglichkeit Eichendorffs hin. Martin Ninck hat diese neue Deutung in seinem 

Buch „Hölderlin–Eichendorff. Vom Wesen des Klassischen und Romantischen“ (1928) gegeben. 

Durch den Ausdruck „Versunkenheit“ bezeichnet er die besondere Art von Eichendorffs 

Weltzusammenhang und eröffnet mit diesem für die Romantik wichtigsten Begriff den 

ganzen Richtungsgegensatz zum Weltgefühl des Klassikers. „Aus Jugend, Liebe, Fülle, 

Beseligung, Sehnsucht und Frühlingsglanz scheint die Dichtung Eichendorffs gewoben, in 

diesem Kreise vollendet sie sich ... Tief wie kaum einer hat der Dichter selbst in den alles 

verjüngenden Zauberspiegel geblickt, daß er sich stark erhielt zu allem Werk bis in die 

höchsten Tage und seine letzten Lieder und Erinnerungen kaum minder quellfrisch aus 

ihm strömten als seine herrlichen Erstlinge. Fülle, goldstreuende Lebens- und Jugendfülle 

ist das tiefste Geheimnis der Dichterwelt Eichendorffs“ „Sein kosmisches Weltgefühl, 

welches noch das Geringste unter den kreatürlichen Wesen mitumfaßt, dem antiken 

Menschen ebenso geläufig wie uns alternden Spätlingen nur schwer zugänglich, ließ Ei-

chendorff zu unserem eigentlichen Frühlingsdichter werden.“ „Vor allem andern ist Ei-

chendorff Liedersänger. Im Lied hat er das Beste gegeben und seinen Meister nicht bis 

heut gefunden.“ Keines andern Dichters Werk verspräche mehr Aufschlüsse über das 

Wesen des Lyrischen als dasjenige Eichendorffs. „Kein Dichter, selbst Goethe nicht, hat 

diese Beschwingtheit im Wort und im Stil erreicht. Diese Sprache ist so leicht, so unbe-

müht, so voller Wohllaut, daß sie nur immer an der Gefahr hinstreift, die Tiefen spielend 

zu überdecken.“ 



Franz Ranegger – Eichendorffs Lyrik im Urteil von Mit- und Nachwelt 

 

 

Aurora 15, 1955 72 

Eduard Engel kommt in seinem interessanten Rückblick „Was bleibt? Die Weltliteratur“ 

(1928) zum Ergebnis: „Unter den Liederdichtern nach Goethe ist Eichendorff unser 

glockenklarster und singbarster.“ Unter den Lyrikwürdigungen der Folgezeit übertrifft 

keine an Wärme und Tiefe jene von Paul Fechter in seiner „Dichtung der Deutschen“ (1932), 

die durch die Deutsche Buchgemeinschaft in Berlin die weiteste Verbreitung erlangte und 

in der „Aurora“ III (1933) 123 auszugsweise mitgeteilt wurde. „Eichendorffs Tat“, 

schreibt Fechter, „von der er wahrscheinlich selbst nicht das mindeste gewußt hat, war es, 

daß er die Schranken zwischen Dichtung und Natur und damit einen der wichtigsten 

Schlagbäume zwischen Dichtung und Volk einriß. In seiner Lyrik spricht nicht nur ein 

Dichter über Natur und über sein Gefühl vor ihr – die Natur und das Gefühl reden un-

mittelbar selbst und ohne Zwischenschaltung aus seinen Versen.“ 

Richard Benz fühlt sich durch Eichendorffs Lyrik an Töne erinnert, „wie sie sonst nur in 

Schuberts Allverbundenheit und Naturseligkeit ausklingen ... Schlesiens uralte Mystik 

steht in beiden wieder auf, diese fast heidnische Sehnsucht frommer Menschen, in einem 

beseelten All zu verfließen, dessen Erlebnis kein ‚Pantheismus’ ist, sondern eine Wesens-

schau, die in unfaßlichen seligen Klängen und Bildern sich malt, in Eichendorffs Lyrik 

und in Schuberts Musik ... Hier ist die Harmonie erreicht, die den ersten Ausgang und den 

letzten Ausklang der Romantik als Erfüllung und Vollkommenheit verbindet.“ Feine 

Beobachtungen durchziehen Franz Schultz’ „Klassik und Romantik der Deutschen“ (2 Teile, 

1935–1940): so die Stellen über seinen Motivschatz, die Bemerkung, der Wald sei seine 

seelische Heimat, der Wald werde bei ihm das schlechthin Unvergängliche und Ewige, die 

auch den Grundton des Eichendorffkapitels in Wolfgang Baumgarts Abhandlung „Der 

Wald in der deutschen Dichtung“ (1936) bildet, die Ausführungen über den ‚Ahnendienst’, 

über die Vereinigung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft im Liede Eichendorffs, 

sowie über die Entdeckung der dionysischen Antike bei Creuzer, Görres und Eichen-

dorff.  

Den Höhepunkt in der Hochstellung von Eichendorffs Lyrik bildet außer Martin Nincks 

Buch Rudolf Bachs Geleitwort zum ersten Band von Eichendorffs „Werken“ (1940). Er 

breitet das ganze Vokabular der modernen Eichendorff-Forschung aus, von der folgende 

lichtvolle Darlegungen hier Platz finden sollen: „Seinem ganz persönlichen Dichtertum ist 

eine Reihe von Liedern gelungen, die in die Unverwelklichkeit des Namenlosen eingegan-

gen sind.“ „Die Eichendorff sehe Dichtung hat an dem Nächtigen, Unheimlichen, Elbi-

schen, dem Chaosnahen, Verstörten und Verstörenden des romantischen Wesens ihren 

vollen Anteil.“ „Eichendorffs höchste Leistung sind die Gedichte. Sie sind das Kernland 

der poetischen Provinz, die er in dem mächtigen Reich der deutschen Dichtung gegründet 

hat. Gegründet, entdeckt, erschlossen, denn wirklich, da ist eine neue Welt aus dem Dun-

kel schlummernden Seins zum klingenden Wort, zur geformten Sprache erlöst worden; 

und wenn es das Zeichen des Genies ist, das bisher so noch nicht Vorhandene geschaffen 

zu haben, dann gebührt Eichendorff der hohe Titel mit allem Recht. Und gerade dies 

bezeugt sich am entschiedensten an den Gedichten. Eichendorff hat den Griff, den strö-

menden Reichtum, die magische Melodik des geborenen großen Lyrikers, in dem ein bis 

dahin unberührter Seelenton  



Franz Ranegger – Eichendorffs Lyrik im Urteil von Mit- und Nachwelt 

 

 

Aurora 15, 1955 73 

aufklingt, in dessen Mund die Sprache tönt, wie eben erst erstanden. Der lyrisch Urlaut ... 

– Eichendorf ist mit ihm begnadet, wie unter den Deutschen nur noch Goethe, Mörike, 

der späte Hölderlin und in einzelnen tiefen Augenblicken Claudius, Brentano und viel-

leicht noch Lenau und die Droste.“ „Die sprachschöpferische Macht des jungen Goethe 

bleibt ohne Vergleich; aber desselben Geschlechtes zumindest ist, was zwei Generationen 

nachher der junge Eichendorff der deutschen Dichtersprache an Erfüllungen und Mög-

lichkeiten erobert hat.“ 

Wilhelm von Scholz endlich findet in dem Eichendorff-Aufsatz im 3. Band des Sammel-

werkes „Die großen Deutschen“ (Neuauflage 1942), daß der Dichter „die schönste reinste, 

bedeutendste Verkörperung der Romantik“ darstellt, und bezeichnet die von ihm darge-

stellte Welt als „eine verzauberte Welt, eine andere Welt als die wirkliche aber eine in sich 

genau so sinn- und zusammenhangvolle wie sie.“ „Wo in seiner Kunst liegt die Verzaube-

rung? Es ist der Gesang der Worte. Es ist dies: wie Eichendorff Sinn, Bild und Wort zu 

einem wunderbaren dreistimmigen Gesang verbindet, in dem alles leuchtet, wenn dieser 

Gesang es umtönt.“ „Selbst die Erzählungen, zu denen man so leicht von den Gedichten 

aus hinfindet, versinken wieder, wenn man von ihnen zu den Gedichten zurückkehrt. In 

den Gedichten ist am tiefsten und unvergänglichsten die schöne geträumte, geglaubte, 

Wirklichkeit gewordene Welt, die für uns den Namen Eichendorff trägt.“ 

 

 

 

 

 

 

 

Teil I dieser Arbeit von Franz Ranegger erschien in der Aurora 1954, S. 49/55. 



Walter Salmen – Lieder Eichendorffs im deutschen Volksgesang 

 

 

Aurora 15, 1955 74 

Lieder Eichendorffs im deutschen Volksgesang 
 

Walter Salmen 

 

Zu den wenigen großen deutschen Dichtern, denen es bereits zu ihren Lebzeiten ver-

gönnt war, in allen Volksschichten lebendig und nachhaltig wirksam zu sein, gehört Jo-

seph von Eichendorff. Einige seiner beglückenden Lieder, die, um mit dem Dichter selbst 

zu reden, von „ursprünglicher Reinheit und Einfachheit des Naturlauts“ sind, gerieten 

schnell in aller Munde, und zwar von Lothringen bis in die ferne deutsche Sprachinsel an 

der Wolge, von Riga bis in die Dobrudscha. Die Einfachheit, Geradheit und Wahrhaf-

tigkeit, die aus ihnen spricht und klingt, ergriff tief und unverlierbar die Gemüter und 

Herzen. Seine allgemeinverständlichen und allgemeingültigen, prägnant gestalteten Ge-

sänge aus „voller Kehl’ und frischer Brust“, von jugendlichem Schwung und Feuer be-

seelt, haben in mündlicher Tradition wie in gedruckter Überlieferung der vergangenen 130 

Jahre ihre bleibende, stets gegenwartsnahe Kraft bewiesen. Einzelne wurden Gemeingut 

im echten Sinne, vom Volke liebevoll und eigentümlich umgesungen angeeignet und mit 

gewachsenen Melodien, die entweder neu entstanden oder beliebten Volksliedern entlehnt 

wurden, dem geistigen Besitz einverleibt. Diese spontane Tiefen- und Breitenwirkung, die 

sich zwanglos ohne besonderes Angebot oder gesteuerte Infiltrierung von Oben ergab 

und von vielen Dichtern seiner Zeit vergebens ersehnt wurde, war Eichendorff vergönnt 

kraft seines besonderen Naturells, einer heil bewahrten Vollmenschlichkeit und Ursprüng-

lichkeit in Sprache, Ausdruck und Form. Solange die Tiefe seiner Empfindungen und 

dichterischen Eingebungen, der Wohllaut und Schmelz seiner Verse einfühlend vernom-

men wird, wird diese Volkläufigkeit andauern. Eichendorffs Lieder schätzt man heute um 

so mehr, da er und sein Werk nach den umstürzenden Ereignissen von 1945 ein Stück 

unverlorener, durch das Flüchtlingselend hindurch errettbarer geistiger ostdeutscher 

Heimat repräsentiert, denn bei ihm ist wirklich schlesisch-ostdeutsche Landschaft nicht 

nur schmückende Umrahmung, sondern ein Quell der Dichtung gewesen und künstle-

risch gestaltet worden. Er selbst bekennt in einem Brief vom 4. Oktober 1853: „Die Hei-

mat hat eine eigene Zauberei, die kein Dichter entbehren kann.“ Er hat sie erlebt und 

geliebt wie wenige. 

Eichendorff war mehr als nur der Verfechter einer romantischen literarischen Richtung. 

Sein Streben galt, ins späte 18. Jahrhundert hineinversetzt und während der Napoleoni-

schen Kriege aufwachsend, einer „inneren Regeneration des Gesamtlebens“, was nicht 

nur aufmerksamere Offenheit für Natur und Volkstum bedeutete, sondern ebenso, allem 

Trivialen und Substanzlosen modischer Liedermacherei aus dem Wege gehend, die ver-

tiefte Besinnung auf das Elementare, Göttliche mit „jungen, ewigen  



Walter Salmen – Lieder Eichendorffs im deutschen Volksgesang 

 

 

Aurora 15, 1955 75 

Gedanken“. Das Ineinswirken dieser drei Quellgründe für sein Schaffen ergab die pro-

duktiven Keime und Ideen, denen zutiefst die Popularität seines poetischen Werkes ent-

sprang, die nach G. A. Bürger „das Siegel der Vollkommenheit“ (1789) ist. Vornehmlich 

in seinen erzählenden Werken, in denen die Kraft und seelische Funktion des Gesanges in 

neuem Lichte aufscheint, gestaltete er das ihm vorschwebende musisch heile, vom Singen 

ständig begleitete und durchwobene Leben. 

Wenngleich Eichendorff in einer seinen Lebensformen nach noch ganz dem 18. Jahr-

hundert angehörenden adeligen Oberschicht heranwuchs, wußte er sich dennoch den 

noch geltenden, einschnürend-isolierenden Standesnormen und Denkmodellen zu ent-

winden in freier, unphiliströser Hinwendung an das Atmosphärische seiner engeren und 

weiteren Heimat und zur Einfachheit, der „nicht leicht verwüstbaren Heilkraft“ des Vol-

kes. So wenig ihn die Lebenswelt des Salons befriedigen konnte statt des Duftes, der 

Farben und Klänge der ländlichen Umwelt Oberschlesiens und anderswo, in der er sich 

wandernd und reisend erging, so wenig hielt er sich in kastenmäßiger Abgeschlossenheit 

fern von den ihn umgebenden Mittel- und Grundschichten der Bevölkerung. Volk und 

Natur waren ihm ein Spiegel des Zeitlos-Ewigen, das er suchte. So war es natürlich, daß 

für Eichendorff der Volksgesang den „Grundstock aller nationalen Poesie, die in der 

Naturwahrheit des Volksliedes ihre Wurzel hat“, bedeutete. Auf diesem muß man bauen, 

veredelnd, geistig vertiefend und künstlerisch hebend. Er geißelt die Dichter, die „wenig 

oder gar keine Notiz vom Volke genommen haben ... Unsere Dichter wurden Professo-

ren, indem sie mit einseitiger Vorliebe in antiken unsingbaren Versmaßen unnationale 

Gegenstände behandelten, und dem eigentlichen Volke blieben nur die verstümmelten 

Trümmer der alten nationalen Heldendichtungen und Sagen in einzelnen abgerissenen 

Liederklängen“. Ähnlich wie vor ihm Herder, Goethe, Brentano dieser „Unnatur“ begeg-

nend, weist er auf die „Naturwüchsigkeit“ als einem wiederzuerlangenden Fundament hin, 

die allein diesem zurecht erkannten Übel abhelfen kann. Dichterischer Drang, Veranla-

gung und die schmerzlich erlebte Not der Zeit machen es ihm zur Aufgabe und Ver-

pflichtung, aus der „Naturwahrheit des Volksliedes“ neue belebende Kraft zu schöpfen 

und diese dichterisch geläutert an Mitwelt und Nachwelt ausstrahlen zu lassen. 

Eichendorffs Verhältnis zum „alten, deutschen Lied“ war ein herzig-inniges. Herders 

Veröffentlichungen, alte Flugblattlieder, deutsche und slavische Volkslieder Ober-

schlesiens, das „Wunderhorn“ von 1806, das „durch ganz Deutschland einen erfrischenden 

Klang“ trug, waren seine hauptsächlichen Quellen und Vorlagen. Er nahm sie „belebend“ 

in sich auf, versenkte sich ursprünglich in ihre Gehalte und Motive. Wie Goethe nach 

„echten, bedeutenden Grundgesängen“ Ausschau hielt, so sehnte er sich nach „tieferen 

Melodien“, die seine Zeit mehr denn je brauchte, in mündlicher Tradition jedoch rapide 

verklangen. Im Gegensatz etwa zu Grillparzer, der sagte: 

Mit Mittelhochdeutsch und Volkspoesie 

weiß ich fürwahr nichts zu machen, 

wer trinkt auch, so lange es Brunnen gibt, 

aus Wegspur gern und Lachen? 

nahm Eichendorff als Student, Soldat und späterer Beamter altes Sagengut, von der 



Walter Salmen – Lieder Eichendorffs im deutschen Volksgesang 

 

 

Aurora 15, 1955 76 

Kindheit her vertraute „Romanzen“, Liebes- und Naturlieder begeistert verdichtend in 

sich auf. Er war kein Sammler wie Goethe, Arnim oder Uhland, jedoch ein aufmerksamer 

und stiller Hörer und Leser, der auch selbst gelegentlich zur Gitarre Lieder sang. Als einer 

der Hauptrepräsentanten der mittelalterlich-religiös und volkhaft gestimmten Geistesrich-

tung des frühen 19. Jahrhunderts ist ihm das Volkslied ein Sendbote aus einer herrliche-

ren Vorwelt, in die er sich sehnsüchtig versenkt und der er romantisierend eine märchen-

hafte Färbung andichtet. Stofflich hebt er vereinseitigend das Naturburschenhafte, das 

Naiv-Treuherzige und das Biedere der Vorfahren neben den poetisch erschauten Natursi-

tuationen besonders heraus. Das Volkslied war ihm kein nüchterner Lesestoff, sondern 

wie alle Lyrik primär etwas Klingendes und zu Singendes. Das „alte deutsche Lied“ war 

für Eichendorff ein stimmungsgeladener Vorstellungskomplex, der zu romantischer Ein-

fühlung auf mannigfache Weise anregend wirkte. Die zeitgebundenen, phantasievollen 

Bilder vom Barden der Frühzeit, dem Geschichtensänger und Minnesänger des Mittelal-

ters sind tief in ihn eingedrungen, ebenso wie er „Schweizer heim’sche Alphornlieder“ 

oder den naturhaften Gesang des wandernden Handwerksburschen und der Spinnstuben-

Geselligkeit früherer Zeiten verklärend sich zum Vorbilde nahm. Für Schlesien bewirkte 

er so gegen die teilweise artistischen Auswüchse der Dichtergenerationen des 17. und 

18. Jahrhunderts die natürliche Gegenentwicklung. 

Was vom Volke, das noch nicht Masse ist, dauerhaft aus der hohen Dichtung und Musik 

angenommen wird, muß wesentlich teilhaben am grundschichtig Gemeinsamen. Wenn 

Eichendorff sich tief in Land und Stadt hat einsingen können, muß er den rechten Ton 

getroffen haben, der weder verstiegen noch primitiv ist. Der Dichter entnahm dem 

Volksgesang mehr als lediglich Bilder und Motive, sein Verhältnis war ein tieferes und 

ging über derart äußerliche Anknüpfungen weit hinaus. Zwar gibt es Anhaltspunkte ge-

nug, die deutlich aufzeigen, wie und wo sich der Dichter an Erzähllieder des „Wunder-

horns“ anschließt, etwa den Balladenstoff von „Graf und Nonne“ aufgreift, im „Mühlenlied“ 

oder „Mariae Sehnsucht“ sich motivisch und ausdrucksmäßig anregen ließ, doch mehr ist es 

die Form, der Gefühlston, das von ihm persönlich erlebte Stimmungsmoment und das an 

Elementarem sich allgemeingültig Zeigende, was ihn bannt. Das im Volkslied typisch 

Begegnende hebt er ins Individuelle auf, das Altvertraute gewinnt bei Eichendorff eigene 

Gefühlswerte in der Bindung an prägnante, unmittelbar eingängige Gestalten, die als 

Modell zwar nachahmbar sein mögen, jedoch nicht mit dem Zauber des spezifisch Schö-

nen, den der Dichter ihnen verlieh. Das Volkslied erschien ihm „märchenhaft wie in 

Träumen“, nicht nüchtern oder gar lediglich rustikal-primitiv. Vergeistigend, färbend und 

umformend, auf eine höhere Plattform hebend erscheint bei näherer Betrachtung der 

schöpferische Kontakt Eichendorffs mit dem Volksgesang. Damit hat er nicht nur ein 

verklingendes Erbe künstlerisch belebt, sondern das Lied als der „ew’gen Gefühle schwa-

ches Widerspiel“ neu an den Menschen herangetragen, wo es kraft dieser Qualitäten, wie 

die Entwicklung gezeigt hat, Wurzel hat schlagen und die Namenlosen wie die Namhaften 

von R. Schumann bis zu O. Schoeck zum Singen hat reizen können. 

Nicht jedes Lied, das volkstümlich wird, ist auch im engeren Sinne volkläufig zu  



Walter Salmen – Lieder Eichendorffs im deutschen Volksgesang 

 

 

Aurora 15, 1955 77 

nennen, z. B. sind von 53 im Volke verbreiteten Gedichten Goethes nach einer Zu-

sammenstellung von Gustav Jungbauer (in: Sudetendt. Zs. f. Vkd. 5, 1932, 61) lediglich acht 

mit schlichten Melodien wirklich in die mündliche Tradition übergegangen, die übrigen 

blieben ein zwar allgemein beliebtes und auswendig gelerntes, jedoch an die gedruckte 

Wiedergabe gebundenes Lesegut. Ähnlich ist zu unterscheiden zwischen den etwa zehn in 

allen Schichten bekannt gewordenen Liedern Eichendorffs. Während das „Mühlenlied“ 

umgesungen und zersungen in aller Munde heute ist, blieb das Gedicht „O du stille Zeit“ 

mit der Melodie von Cesar Bresgen von 1939 (vgl. Aurora 1954, 105) einstweilen wenigs-

tens noch an die kunstvolle Chorpraxis der Singbewegung und ihr nahestehender Kreise 

gebunden. Andere Lieder eroberten sich vornehmlich die Männergesangvereine oder die 

Gesangsstunde in der Schule. „Wer hat dich, du schöner Wald“, „O wunderbares tiefes Schweigen“, 

„In einem kühlen Grunde“, „Wem Gott will rechte Gunst erweisen“, „O Täler weit, o Höhen“ sind 

nicht nur durch die dem Volkston des 19. Jahrhunderts angemessene Gefühlswelt zu 

volksliedartigem Gemeingut geworden, sondern auch durch den rechten Ton, den Kom-

ponisten wie Mendelssohn, Fr. Glück und J. Lyra mit ihren Melodien und Chorsätzen 

dazu fanden, denen gegenüber sich spätere Vertonungen bis hin zu W. Hensel mit gerin-

ger Durchschlagskraft und Eingänglichkeit nicht einführen konnten. Daß jedoch die 

Volksläufigkeit primär auf den Dichter zurückzuführen ist, möge der Wandel des Liedes 

„In einem kühlen Grunde“ mit seinen vielen vom Volke hinzugesetzten Melodien und Ge-

staltänderungen in mündlicher Tradition zeigen. 

Das „Mühlenlied“ steht, von einem Mädchen bei einer Mühle gesungen, im dritten Buch 

Kapitel 20 des Romans „Ahnung und Gegenwart“, wo „ein schöner, lichtgrüner Grund, über 

welchem frische Eichen ihre kühlen Hallen woben“ sich befand. Diese Naturstimmung 

beseelt das Lied, zu dem bereits 1814 der spätere württembergische Pfarrer Johann Lud-

wig Friedrich Glück (1793–1840) die allbekannte rührselige Melodie bildete. Nach weni-

gen Jahren war durch Gesangvereine, Schulen und mündliche Weitergabe das Lied mit 

dieser Melodie fast in ganz Deutschland geläufig und „wurde wohl in jedem Dorfe gesun-

gen“. Doch drang das Gedicht Eichendorffs weiter vor als die Melodie Glücks. Das Ver-

breitungsbild ergibt, daß diese in größeren Teilen der ost- und westdeutschen Grenzland-

schaften und in mehreren Sprachinseln gar nicht bekannt war und daher eigene, in Bin-

nendeutschland kaum geläufige Weisen dazu gesetzt wurden. Nicht nur entlieh man Je-

dermannsliedern wie „Ich liebte einst ein Mädchen, wie’s jeder Jüngling tut“ oder der Ballade 

„Graf und Nonne“ die Melodie und paßte sie den Eichendorffschen Versen an, sondern 

man übernahm auch Bruchstücke aus Modegesängen des späten 19. Jahrhunderts und 

erfand Eigenes (siehe Notenbeilage). Im Buchenland etwa nahm man den Nachsatz eines 

Wiener Bänkelsanges auf, wenngleich dieser im Charakter kaum den Versen angemessen 

erscheint, eine Weise aus Thüringen indessen klingt stark an Mozarts Arie „Ein Mädchen 

oder Weibchen“ an. In einer der Spätzeit des echten Volksgesanges entsprechend denkbar 

größten Vielfalt ging das „Mühlenlied“ ins Volk ein. Manche Weise wie Nr. l und 2 ist 

erfüllt, schön geschwungen und im Vortrag charaktervoll anschmiegbar, andere wie Nr. 3 

sind karger, den Versen gegenüber fast zu nüchtern und schmucklos. Nr. 4 der Melodie-

beilage lässt 



Walter Salmen – Lieder Eichendorffs im deutschen Volksgesang 

 

 

Aurora 15, 1955 78 

deutlich an den Konturen den Zusammenhang mit der Melodie von J. L. Glück erkennen, 

denn während Zeile l und 2 als verselbständigte zweite Stimme zu verstehen sind, ist in 

Zeile 3 lediglich der mittels eines Durchgangtones gemilderte, aber kennzeichnende Sep-

timenfall im Umsingeprozeß erhalten geblieben. 

Was sich an diesem besonders eindrucksvollen Beispiel melodisch an Wandlungserschei-

nungen ablesen läßt, ist auch in ähnlicher Fülle an der Textüberlieferung feststellbar. So 

sang man z. B. 1936 in Lothringen die vierte Strophe Eichendorffs: 

Oh könnt ich als Flieger fliegen 

Über die weite Welt 

Oder ums stille Feuer liegen 

So lang es mir gefällt.   (A 143560)  

oder 1940 in Ungarn:  An einem kühlen Grunde 

 hör ich ein Mühlrad gehn   (Dt. Forsch, i. Ungarn 5,1940,24 3)  

im Buchenland im gleichen Jahre erweiternd Strophe 2 und 3: 

Dort oben auf dem Berge 

da schwur sie mir die Treu’ 

sie gab mir auch als Zeichen 

ein’ Fingerring dabei. 

Hier unten in dem Tale 

bricht sie mir die Treu’ 

das Ringlein ist gebrochen, 

das Ringlein sprang entzwei. 

Häufig werden Worte und Strophen vertauscht, einzelne Verse umgestaltet oder kehr-

reimartige Ausrufe wie „tralala“ eingeschoben, doch sind von Gedächtnisfehlern (vgl. 

Nr. 5) abgesehen die textlichen Änderungen verglichen mit denen an Kunstliedern ande-

rer Dichter gering, was auch als Beweis dafür angesehen werden kann, wie eng sich Ei-

chendorff der Ausdrucksweise des Volkes genähert hatte, wie unmittelbar er dessen Vor-

stellungen ansprach. 
Ähnlich wie das Gedicht „Wem Gott will rechte Gunst erweisen“ wurde auch das Lied vom 
zerbrochenen Ringlein häufig im Volksmunde parodiert. So wurde in einem lothringer Lie-
derheft aus den Jahren 1881–88 jeder Strophe als Kehrreim angehängt: 

Und ich werde dich schon griechen 

aber langsam-sam aber langsam-sam 

und ich werde dich schon griegen 

aber langsam grieg du mich.    (A 93932) 

Von derartigen, in der Minderzahl befindlichen Auswüchsen abgesehen, haben die länd-

lichen Grundschichten insonderheit der ostdeutschen Sprachinseln zu Eichendorff im 

Liede ein inniges Verhältnis gewonnen. Seine Verse sind und waren ein Born er-

frischender, besinnlich stimmender Poesie, voll tiefen Ausdrucks und beseelter Sprache. 

Diese Qualitäten lassen ihn als einen Romantiker erscheinen, dessen echte Empfindungen 

von Herzen zu Herzen sprachen und weiterhin wandern mögen. 



Walter Salmen – Lieder Eichendorffs im deutschen Volksgesang 

 

 

Aurora 15, 1955 79 

 

 



Wolfgang Baumgart – Der Ritter Fouqué 

 

 

Aurora 15, 1955 80 

Der Ritter Fouqué 
 

Wolfgang Baumgart 

 

Was heute eine der Hauptanziehungskräfte der deutschen literarischen Romantik neben 

der Lyrik bildet, die Novelle, hat sich als Gattung in wenigen Jahren, kurz vor den Frei-

heitskriegen, zur Vollendung gebildet und ist rasch populär geworden. Aber nicht Arnim 

oder Eichendorff oder Chamisso oder auch Kleist, an die wir vorzugsweise denken, wenn 

wir „romantische Novelle“ sagen, haben sie eigentlich populär gemacht, sondern ein 

Mann, der wesentlich rascher und sicherer als die großen Dichter ein Publikum zu packen 

verstand, obwohl er kein Dichter war, sondern nur ein literarisch dilettierender Haupt-

mann und, nach seinem Abschied, Major der preußischen Armee, Friedrich Baron de la 

Motte Fouqué. 

Seit frühesten Jahren war Fouqué, den Bildungsformen seiner Zeit entsprechend, bereit 

und gewohnt, Vorstellungen und Empfindungen eiligen literarischen Ausdruck zu geben. 

Sein ganzes Leben lang überließ er sich dieser niemals ermüdenden Liebhaberei mit einem 

Eifer, der ihm selbst als dichterischen Auftrag erscheinen lassen konnte, was nur begabtes 

Gewohnheitsspiel war. Da er leicht schrieb und leicht Verleger fand, wurde ihm auch der 

echte Erfolg nicht zum Mittel literarischer Selbsterziehung, die ihm so sehr fehlte. Der 

stellte sich ein, als August Wilhelm Schlegel seiner weichlichen Lyrik und empfindsamen 

Prosa einigen romantischen Impuls gegeben hatte. 

Die Hilfestellung des romantischen Literaturpapstes, der A. W. Schlegel zur Zeit seiner 

Berliner Vorlesungen und noch einige Jahre danach war, half Fouqué zunächst zur Mitar-

beiterschaft am sog. Grünen Almanach, den Chamisso und Varnhagen seit 1804 herausga-

ben. Unter dem Namen „Pellegrin“, den ihm Wilhelm Schlegel wie ein Ehrenzeichen 

verliehen hatte, wurde er ein eifriges und nicht unbedeutendes Mitglied des jüngeren 

Kreises, der unmittelbar an Schlegel anknüpfend einen Ausgangspunkt romantischer 

Tradition mit besonders norddeutschem Gewicht darstellt. Schlegels strenge Forderungen 

holten aus Fouqués Anlagen alles heraus, was Eifer hervorzubringen imstande war. Das 

Erlernen der romanischen Sprachen, zu denen ihn an sich gar nichts zog, um der Form-

strenge halber, aber auch die Systematik oder wenigstens Gründlichkeit, mit der er die 

nordischen Sprachen und die mittelalterliche nordische und deutsche Literatur sich aneig-

nete, gehen auf A. W. Schlegels Anregung zurück. Das ist wohl auch der Grund, weshalb 

die strengen Kritiker Schlegel, August Wilhelm und der noch strengere Friedrich, dem 

Dichter Fouqué ihre Gunst bewahrten, die sie dem so gelehrigen literarischen Schüler 

zugewandt hatten. Von hier erklärt sich z. B. das positive Urteil Friedrich Schlegels über 

den „Zauberring“, von dem noch zu sprechen sein wird. A. W. Schlegels Anregungen 

folgend, siedelte Fouqué sich stofflich so nach- 

 

 

 
[Abb.: Friedrich Baron de la Motte Fouqué. Handzeichnung von W. Hensel 1818 / Privatbesitz   /   

Handschrift de la Motte Fouqués. Freies deutsches Hochstift / Frankfurter Goethe-Museum] 



Wolfgang Baumgart – Der Ritter Fouqué 

 

 

Aurora 15, 1955 81 

drücklich in der ritterlich-deutschen und in der nordischen Vergangenheit mit seinen 

Stoffen an, daß er zeitlebens nicht mehr davon loskam. Die Spuren des Enthusiasmus, 

mit dem er diese Welt betrat und abschritt, sind überall zu erkennen; aber ebenso deutlich 

ist leider zu erkennen, daß es nur dieser Enthusiasmus war, der ihn lenkte, und daß seine 

Bemühungen um den Stoff nicht mit den Errungenschaften Schritt hielten, die die auf-

blühende Wissenschaft der germanischen Philologie auf den gleichen Gebieten machte. 

Kein Wunder, da sogar ein Anreger und Liebhaber ersten Ranges wie Ludwig Tieck, der 

an Kapazität den begeisterten Dichtersoldaten immerhin um einiges überragte, mit seinen 

intensiven Bemühungen um die mittelalterlich-deutsche Literatur zwar große und erfolg-

reiche Fischzüge in den so lange unbeachteten Strömen der Vergangenheit tat, aber durch 

Lachmann, von der Hagen, Büsching bald übertroffen wurde. Denn ihm, wie im ver-

gleichbaren Maße auch Fouqué, galt kein wissenschaftliches, sondern ein dichterisches 

Interesse als einziger Antrieb zu den Geisteszeugen mittelalterlicher Größe, und das Ge-

fundene und frisch Angeeignete sofort in eigenem dichterischen Sinne nutzbar zu ma-

chen, war ihr höchstes Bestreben. So verfuhr Fouqué in einer ebenso begeisterten wie 

großzügigen Weise mit seinen Stoffen derart eklektisch und willkürlich, daß es uns nach 

anderthalb Jahrhunderten germanistischer Forschungsergebnisse schlechterdings unver-

ständlich erscheint. Aber der Antrieb war neu und die Begeisterung echt, und mit diesen 

historischen Faktoren haben wir ebenso zu rechnen, wie wir mit der mehr oder minder 

großen Treue gegen die Überlieferung, mit der Fouqué verfuhr, zu rechnen haben. 

Denn die Anregungen, die hier zu gewinnen waren, sind ja von Fouqué nicht in leichtsin-

niger Weise vertan worden, wenn auch der künstlerische Rang zu wünschen übrig läßt, in 

dem sich seine dichterischen Bemühungen manifestierten. In der Geschichte der geistigen 

Aneignung nordischer Stoffe und Themen und, was sich als noch bedeutungsvoller er-

wies, nordischen Kolorits, stellt Fouqué eine Etappe von genau der Bedeutung dar, die 

A. W. Schlegel erwartete und wünschte: Fouqué brachte die nordische Mittelalter-Welt in 

den deutschen Traditionszusammenhang hinein. Er lenkte die mythologischen Ströme, 

die im Mittelalter vom Kontinent nach Norden gegangen waren, nun wieder zurück, zu 

einem Zeitpunkt, da der Kontinent, durch das tiefgehende Erlebnis der Renaissance von 

den mittelalterlichen Bereichen abgerissen, sich dieser Inhalte besonders bedürftig zeigte, 

die im renaissancelosen Norden in reinster Form überdauert hatten. Fouqués zentrales 

Werk dabei war die Dichtung, deren Zielsetzung uns heute etwas abseitig anmutet, näm-

lich in dramatischer Form überlieferten Sagengehalt neu zu beleben, „in dem Sinne, wie 

hellenische Bühnendichter die durch Homeros angeklungenen und bewahrten Kunden 

nach anderweitigen Sagenzweigen bearbeitet hatten“: die dramatische Trilogie „Der Held 

des Nordens“, die umfassende dramatische Gestaltung des Nibelungenthemas nordischer 

Überlieferung. Daß gerade das Vorbild des Aischylos, den Fouqué kurz zuvor eingehend 

studiert hatte, dabei Pate stand, ist ein ebenso tiefer innerer Widerspruch zu der Grund-

idee, vorrenaissancisches Mittelaltergut einzubürgern, wie die Sprachform der Trilogie. 

Hier wechseln reimlose Jambenverse, deren Fluß nie das Goethesche und Schillersche 

Vorbild, also ein überaus renaissancegeprägtes Vorbild, ganz verkennen läßt, so shake- 



Wolfgang Baumgart – Der Ritter Fouqué 

 

 

Aurora 15, 1955 82 

spearisch es sich auch gibt, mit zahlreichen Einsprengseln lyrischer Art, deren Charakter 

etwa ebenso stark an die griechischen Chorlieder wie an die Eddaverskunst von Stabreim 

und Kenning erinnern. Dieser Zwiespalt allein langte schon hin, Fouqué an der Errei-

chung eines so hoch gesteckten Ziels zu hindern. Die Schwäche seiner dichterischen 

Kapazität brauchte dabei gar nicht in Anschlag gebracht zu werden, die ihn überall unter-

halb seines Stoffes, überwältigt davon, ihm nicht gewachsen zeigt. Dennoch war seine 

Mühe unverloren, nur daß sich ein typisch Fouquésches Schicksal hier bereits zeigt: mit 

schönem Eifer, aber unzulänglicher Kraft in Angriff zu nehmen, was erst ein nach ihm 

Kommender zu vollbringen vermochte. Hier war es Richard Wagner, der beides erzwang, 

was Fouqué wollte: die Dramatisierung des Siegfriedstoffes auf der Basis der skandinavi-

schen Überlieferung und die Benutzung der undeutschen, nordischen Stabreimverskunst. 

Diesem Zwang, und noch mehr der Beschwörungswirkung der Musik, fügte sich auch das 

Publikum, das ein halbes Jahrhundert vorher trotz aller modischen Anteilnahme für den 

Nibelungenstoff in seiner Stellungnahme geteilt blieb. Jean Paul, Chamisso, die Schlegels 

spendeten Fouqué reichen Beifall. Auf der Gegenseite standen aber nicht nur scharf 

ablehnend Brentano oder Heine (mit dem beißenden Witzwort über Sigurd „er hat so viel 

Mut wie hundert Löwen und so viel Verstand wie zwei Esel“), sondern, bezeichnender-

weise, auch Jacob Grimm. 

Der Erfolg überwog. Aber der Erfolg förderte Fouqué nicht. Er blieb ihm auch einige 

Zeit treu. Seit 1808, als der erste Teil der Trilogie, und 1810, als die ganze erschien, konn-

te Fouqué die Höhe der Popularität bewahren, ohne sein dichterisches Wesen zu ändern. 

Dann, nach 1812, überstürzten sich die literarischen wie die politischen Ereignisse und 

machten es doppelt verständlich, daß für Fouqué der dichterische und der Lebens- und 

Kampfesrausch, der ihn erfaßte, ineinander rannen und in einem menschlich rührenden, 

geschmacklich peinlichen Gemisch für sein ganzes Leben vorhielten. 

Nach der Trilogie trat zunächst eine Novelle hervor, die als Vorstufe des romantischen 

Novellenwesens ihre Bedeutung hat und in ihrer Stoffwahl und Erzählform schon so 

selbständig ist, daß sie heute noch zu den besten und sogar gern gelesenen Zeugnissen der 

romantischen Erzählung gehört: „Eine Geschichte vom Galgenmännchen.“ Jedermann 

kennt ihren Inhalt, denn sie ist die Vorstufe zu einer der berühmtesten Erzählungen der 

Weltliteratur. Wieder zeichnet sich das typische Fouqué-Schicksal ab: der zweite, der 

mindere, der Leistung nach, aber auch der anregende, Neues erschließende Vorgänger zu 

sein. Robert Louis Stevenson machte mehr als 80 Jahre später daraus, was der Stoff dem 

höheren Können und dem größeren Künstler gewähren konnte, „Das Flaschenteufeichen“ 

(The Bottle-Imp, 1893). Die vollen Reize dieser Stevensonschen Erzählung liegen im Psy-

chologischen: das Wünsche erfüllende Geistlein wieder loszuwerden, und zwar für weni-

ger Geld im Verkauf wieder loszuwerden, als es im Kauf zu erwerben war, damit die Seele 

vorm Teufel bewahrt bleibt, ist ein Thema, das großen Feinheiten auf dem Gebiet der 

Seelenkunde ebenso zugänglich war wie die exotische Umwelt des Stoffes, in die Steven-

son es verlagerte. Bei Fouqué ist es einfach im Sagen- oder Märchensinne und ritterlich-

mittelalterlich im Kostüm. Aber es ist schon bei ihm gut und knapp disponiert und er-

zählt. E. Th. A. Hoffmann ist ein 



Wolfgang Baumgart – Der Ritter Fouqué 

 

 

Aurora 15, 1955 83 

unverächtlicher Zeuge, der zwar schon für den diabolisch-gespensterhaften Stoff ein-

genommen sein mußte, aber doch auch im dichterischen Sinne recht behält, wenn er 

sagte, das sei eine „meisterhafte Erzählung“, und er wolle „gern einige Harnischmänner“ 

wie sie sonst bei Fouqué herumlaufen, dafür hergeben, wenn er eine zweite solche dafür 

haben könne. 

„Das Galgenmännlein“ ist ein dämonisches Einzelstück, wenngleich das Teufelsbünd-

lerthema Fouqué auch einige Jahre später wieder beschäftigte – es lag zu sehr in der Zeit, 

seit Goethes Faust (I. Teil, 1808) die Gemüter bewegte und das romantische Element sich 

des Themas mit Eifer angenommen hatte, das in Fouqués Nähe, bei seinem Freunde 

Chamisso so spezifisch romantische Formen wie die des „Schlemihl“ annahm. Die Wie-

derholung bei Fouqué ist eigenartig genug. Sie geht auf Dürers berühmten Stich „Ritter, 

Tod und Teufel“ zurück, den Fouqué für seinen Freund, den Verleger Eduard Hitzig, litera-

risch auszudeuten unternahm. Es wurde die Novelle „Sintram und seine Gefährten“ daraus, 

die, ins Nordische übertragen und genealogisch mit der Vorgeschichte der französischen 

Familie Fouqué verknüpft, in musterhafter Weise diese beiden späten Hauptleidenschaf-

ten des Dichters vereinigte, wie es nur noch sein großer Roman „Der Zauberring“ tat. 

Bevor dieser erschien, trat aber neben das dämonische „Galgenmännlein“ noch das rüh-

rende Gegenstück, die Novelle, die Fouqués Ruhm wurde und blieb, die „Undine“. 

Weitaus zentraler als das „Galgenmännlein“ zielt die „Undine“, im Jahre 1811 erschienen, in 

die mittelalterliche Lebenswelt, wie sie Fouqué verstehen wollte. Er hoffte, im Ineinander 

von Zauberreich und Wirklichkeitswelt ein wahres „altdeutsches“ Seelenbild zu geben. 

Tatsächlich ist sie ein liebenswürdiges Märchen; von der Wahrheit des Mittelalters ist 

nichts darin, alles aber aus einer anderen Wahrheit heraus echt, nämlich der romantischen. 

Es ist ein romantisches Mädchen und eine romantische Heldin, dieser Wassergeist Undi-

ne, der zu seinem Leide ins Menschenleben hinübertritt und Liebe und Schmerz erfährt. 

Der männliche Held, der Ritter Huldbrand, in seinem Egoismus und seiner Schwäche 

zwischen den Frauen, war zwar nicht geeignet, Sympathien zu wecken, trotz seines Ver-

geltungsendes, aber die arme, erst als Fischerkind aufgefundene, erhöhte und geliebte, 

und dann letztlich wieder verstoßene Undine war ein exemplarisches romantisches Mäd-

chenbild, tief gefühlvoll und zart, rührend bis zum Sentimentalen, mit einer Verbindung 

ins Dämonische hin, die dem schlichten Bilde gerade genug Hintergründigkeit verlieh, um 

es interessant zu machen. Außerdem war da noch ein kräftiger Vertreter der Elementar-

welt, der alte Wassergeist Kühleborn, der nach der Art der damals auf der Bühne belieb-

ten polternden rauhen Väter stets hilfreich und stets forciert mißmutig, das Schicksal 

seines Schützlings zu lenken sucht. Die Popularität faßte denn auch ihn genau im gleichen 

Sinne, nur nicht gleichen Maße wie die Heldin. Man kann sagen, nicht die Novelle „Undi-

ne“, sondern das Mädchen Undine wurde geliebter und beweinter Allgemeinbesitz. Fou-

qué war fortan der Dichter der „Undine“. Nicht nur die Breite des lesestoffhungrigen 

Publikums, sondern auch die Kritiker von Rang erkannten das Werk an. Selbst Goethe 

lobte sie noch lange Jahre danach. Am 3.10.1828 sagte er zu Eckermann: „... lesen Sie 

seine ‚Undine’, die wirklich allerliebst ist. Freilich war es ein guter Stoff, und man  



Wolfgang Baumgart – Der Ritter Fouqué 

 

 

Aurora 15, 1955 84 

kann nicht einmal sagen, daß der Dichter alles daraus gemacht hätte, was darinne lag; aber 

doch, die ,Undine’ ist gut und wird Ihnen gefallen.“ 

Die sofortige und intensive Reaktion der Zeit auf das Bild der Heldin hatte einen beson-

deren Grund. Die bisherigen romantischen Frauenideale, die lockere Individualistin wie in 

Friedrich Schlegels „Lucinde“, in Brentanos „Godwi“, oder die intellektuelle Heroine, wie 

sie von Caroline Schlegel im Leben so nachdrücklich vertreten wurde, wichen einem 

neuen spätromantischen Ideal der gefühlvollen Frauen- oder besser Mädchengestalt. In 

diesen Wechsel hinein traf die „Undine“. Sei es, daß Fouqué den Geschmackswandel mit 

sicherem Instinkt aufnahm, sei es, daß er ihn mit seiner Gestaltung erst herbeiführen half: 

hier liegt ein großes Positivum für den Verfasser, hier ist, wie wach sein Empfinden für 

den Pulsschlag der Zeit war, deutlich wahrzunehmen. 

Das aber gerade, in höchstem Sinne aus der Zeit heraus in seine Zeit hinein zu wirken, 

war Fouqués Leitgedanke, der Antrieb und das Ziel seines literarischen Bemühens. Das 

zeigt sich am deutlichsten an seinem Hauptwerk, dem großen Roman des Jahres 1812 

„Der Zauberring“. Seine künstlerischen Qualitäten sind nicht weniger bestreitbar als die der 

vielen anderen Fouqué’schen Werke. Es ist fraglos schwer, ohne Ermüdung diese langen 

drei Teile zu lesen. Dennoch enthalten sie ein Mehr an Wert, als durch die Fixierung der 

künstlerischen Bedeutung festgehalten wird. Die Schicksale eines jungen Ritters und 

seiner verschiedensten Standesgenossen in allen Ländern von Skandinavien bis Spanien 

und Arabien sind weitschweifig erzählt. Turniere und Zweikämpfe verschwimmen dem 

Leser bald, so gleichmäßig wiederholen sie sich, und darum überblickt er bald nicht mehr 

die Verzauberung und Entzauberung, die Verteilung von Gut und Böse bei den dämoni-

schen Frauen, ihr Hinüberwechseln aus dem Dämonischen ins Menschliche und zurück. 

Der Zauberring selber ist ein über die größten Teile der Handlung in seiner Bedeutung 

unklar bleibendes Familienstück, und es ist auch, nachdem er am Schlusse des Ganzen 

finale-artig einen gefährlichen Feuerzauber und Wahnsinnsrausch unter fast allen Perso-

nen der Handlung angerichtet hat, ungewiß, ob er nicht ebensogut dem Roman fehlen 

könnte. Denn handelnd, bewegend ist ein ganz anderer Zauberring, der die vielen Ritter 

verschiedener Völker als Familienband zusammenhält: sie sind Halbgeschwister, Söhne 

eines irrenden Helden und Musterritters, und in diesem Familienzusammenhang finden 

sowohl die vielen streitbaren Männer aus Nord und Süd einen beruhigenden Halt wie 

Fouqués Ritteridee selbst. Hier treffen geschichtsphilosophische romantische Tiefe und 

genealogischer Tick zusammen. Die Vereinfachung des ritterlichen Gedankens, den die 

Romantik wie das ganze Mittelalter, die ganze von der Renaissance und ihren Nachfol-

gern bis zur Aufklärung und Klassik verfemte Heldenzeit der Vergangenheit, erneuern 

oder wenigstens verständlich machen wollte, die Reduktion der abendländischen Weite 

auf einen Familienzusammenhang, der keineswegs symbolisch, sondern ganz real gefaßt 

wird, ist ebenso großartig wie platt. 

So zerfiel das Urteil über den Roman auch in ganz krasse Gegensätze hymnischen Lobes 

wie bei F. Schlegel, F. L. Stolberg, Uhland, Collin, bezeichnenderweise besonders bei den 

Frauen, Helmina von Chezy und Amalie von Imhof, und scharfe Ablehnung, 



Wolfgang Baumgart – Der Ritter Fouqué 

 

 

Aurora 15, 1955 85 

nicht nur bei Goethe oder antiromantischen Kritikern. Die wohl vernichtendste schrieb 

Brentano: „Eine untergegangene Welt, eine Auferstehung, ein Glaube, eine Kirche, ein 

Kirchenbau. Eine Kirche in der Kirche (das Chor), ein Altar im Chor, ein Sakraments-

häuslein auf dem Altar, eine Monstranz in dem Sakramentshäuslein; aber statt dem 

Abendmahl in der Monstranz ein Ring, und in dem Ring ein Loch, zu welchem mir Alles 

wie die Maschen einer sich selbst aufziehenden, künstlichen Strickerei hervorzurinnen 

schien.“ Das Urteil geißelt mit Recht die künstlerischen Ziele, die anmaßend hoch ge-

steckt sind. Aber Fouqué war eben kein Dichter. Und so begründet man aus dieser Tatsa-

che das Recht zur vernichtenden Kritik ziehen kann, so leicht kann man hier auch die 

Entlastung finden. Wenn das Werk auch mißraten ist, der Entwurf ist immerhin ein-

drucksvoll. Es ist nicht weniger als der Versuch einer Mythisierung des Romantischen als 

des Mittelalterlich-Europäischen, die Zusammenfassung des national zerspaltenen Europa 

im einheitlichen Halt des Rittergedankens, der die Nationen wie Mitglieder einer Familie, 

wie Söhne eines Vaters verbindet. 

Diesen Rittergedanken nicht nur poetisch zu verklären, sondern wiederzuerwecken, in 

seinen Zeitgenossen neu zu beleben, war Fouqués höchstes dichterisches Ziel. Er über-

sah, daß es ein außerdichterisches Ziel war. Das mindert nicht die Noblesse seiner Ab-

sichten, aber es erklärt den Zwiespalt, der seine literarische Leistung so mißbehäglich 

macht. Seine Ritter wirken allzuoft wie preußische Leutnants in mittelalterlichem (noch 

dazu unechtem, nämlich spätburgundischem) Kostüm, ihr Rittersinn gleicht mehr als 

einmal dem point d’honneur der preußischen Offizierskaste auf ein Haar. Fouqué selbst 

aber als preußischer Hauptmann auf den Schlachtfeldern der Freiheitskriege entgeht nicht 

ganz der anachronistischen Pose des verspäteten Kreuzzugsritters und verrät darin, neben 

einem ganz leichten Zuge unfreiwilliger Komik, die ganze folgenreiche Realitätsblindheit 

einer Generation, die ihren höchsten idealistischen Aufschwung und ihre größte Hingab-

ebereitschaft – ein tragisches Opfer des philosophischen und literarischen Idealismus – in 

kleinpolitischen Zwecken und Zielen ausgebeutet sah. Weite Strecken der geistes-

geschichtlichen Entwicklung nach den napoleonischen Kriegen, freilich von der politi-

schen Entwicklung mitbestimmt, sind durch die Folgen dieser Kapitulation des Idealis-

mus vor der Politik gezeichnet. Die großherzige, aber auch leichtfertige Gleichsetzung 

von Gegenwart und Vergangenheit hat sich an dieser Kapitulation mitschuldig gemacht 

und Fouqué hat auch seinen Teil daran. 

Aber die Erweckung des Rittersinns aus dem Mittelalter, die Erneuerung der Ritterlichkeit 

hat natürlich nicht nur solche, sondern auch höchst positive Folgen gehabt. Auch im 

Untergang blieb dieser erweckte Geist erneut und seine Idee erhalten. Und hier zeigt sich 

wiederum Fouqué’sches Schicksal. Er selbst vermochte diesen Gedanken, der ihn befeu-

erte, nicht zur Gestaltung im Kunstwerk und in geistig mächtiger Gestalt zu packen. Aber 

nach ihm kam ein anderer, ein Könner und Meister, der mühelos in beständige Form 

faßte, was Fouqué mit ewig gleichem heißem Bemühen vergeblich erstrebte: Er erwarb 

sich mit Recht den Namen, mit dem die wohlwollenden Zeitgenossen ihn nannten, Ritter 

Fouqué. Aber den romantischen Jüngling ritterlichen, neuen romantisch ritterlichen Sin-

nes schuf und lebte Eichendorff. 



Ewald Reinhard – Die Pariser Reise Brentanos 1827 

 

 

Aurora 15, 1955 86 

Die Pariser Reise Brentanos 1827 
 

Ewald Reinhard 

 

Professor Dr. W. Kosch zu eigen 

Wie über so manchen Strecken des Jugendlebens von Clemens Brentano ein seltsames 

Halbdunkel liegt, so ist auch über gewisse Abschnitte seines späteren Erdenwallens man-

ches Zwielicht gebreitet. Zu diesen Partien gehört auch des Dichters Reise nach Paris im 

Jahre 1827. Sie hat nichts mit romantischen Träumereien und Schwärmereien zu tun, 

sondern sie entsprang ganz und gar seinen caritativen Bestrebungen: nicht das Paris der 

Höllenpriester war sein Ziel, er suchte vielmehr die Stadt der hl. Genoveva, der hl. Jung-

frauen und der glaubenseifrigen Priester und Missionare. 

Brentano unternahm die Fahrt mit seinem treuen Weggefährten Hermann Josef Dietz, 

dem bekannten Koblenzer Stadtrat, den der Dichter mit dem Namen ehrte: „unseres 

lieben Herrgotts Hausknecht in seiner Stadt Koblenz am Rhein“. 

Von Paris als dem Mittelpunkte neuerwachten Glaubenslebens wußte man durch Zeitun-

gen, Zeitschriften und Publikationen der verschiedensten Art, man kannte die Namen 

Eckstein, Haller, Drach u. a., man wußte, und das zog Brentano besonders an, von werk-

tätigen Frauenorden, und so entschlossen sich denn Dietz und Brentano, Anfang des 

Jahres 1827 Frankreichs Hauptstadt persönlich aufzusuchen. 

Von Koblenz fuhren die Reisenden zunächst nach Metz. Am 11. März meldete Brentano 

seinem Freunde Görres: „Heute Abend halb 5 fahren wir nach Paris ab.“ Daß man sich 

an der Seine mit Görres treffen wollte, ergibt sich aus einem Schreiben Brentanos an 

Görres vom 2. April 1827, worin es heißt: „... nach Paris zu kommen, hat sich nicht fügen 

wollen.“ 

Über die Fahrt nach Paris – wohl über Chalons-sur-Marne – wissen wir ebenso wenig 

etwas wie über ihre Unterkunft in der französischen Hauptstadt. Vor allen Dingen fehlen 

uns Briefe aus diesen Tagen. Als Ersatz müssen die Beiträge in den „Historischpolitischen 

Blättern“ dienen, die der Dichter unter dem Titel „Bilder und Gespräche aus Paris“ (I.) / „Der 

Wegweiser durch Paris“ und „Bilder und Gespräche aus Paris“ (II.) / „Das Tagebuch“1 veröffent-

lichte. Die Tatsache, daß diese Reiseeindrücke erst im Jahre 1838, also mehr als ein Jahr-

zehnt nach der Pariser Reise, niedergeschrieben sind, nimmt ihnen viel von dem unmit-

telbaren Reiz, doch sind sie auch in der vorliegenden Form anziehend und fesselnd. 

In dem ersten Beitrag schildert der Dichter die Vorstellung, die er ursprünglich von dem 

Seinebabel als einer Kloake der Unzucht und der Gottlosigkeit gehabt, und die sich nun 

unter dem Eindrucke der persönlichen Erlebnisse ganz und gar gewandelt; es gibt, meint 

der Romantiker, „ein weltliches und ein geistliches Paris“! „Mit Staunen und Rührung 

gewahrte ich die große Anzahl der reichlichst ausgestatteten und meist  



Ewald Reinhard – Die Pariser Reise Brentanos 1827 

 

 

Aurora 15, 1955 87 

von geistlichen Händen in der höchsten Vollkommenheit verwalteten milden Anstalten. 

Ich sah die Schaaren dieser Gott zur Armen- und Krankenpflege geweihten Jungfrauen 

der verschiedenen Orden, wie sie ihre schweren Pflichten mit Freudigkeit verrichteten, ich 

ward Zeuge von so unzähligen Beispielen der Aufopferung, Überwindung, Entsagung, 

Barmherzigkeit, Geduld und Menschenliebe um Jesu willen, daß ein anderes, an Bewun-

derung grenzendes Gefühl von Sicherheit mich erfüllte... Es war mir, als sähe ich das 

arme gehetzte Weltvolk durch eine kleine Zahl helfender und betender Hände gegen die 

Räder aller Höllenmaschinen geschützt, die es fortwährend, selbst von ihnen getrieben, in 

wildem Rausche umtreibt...“ Der „Wegweiser durch Paris“, den er sodann zur Hand nahm, 

wies wiederum durch einige Verse eines deutschen Freundes auf das Verderben hin, das 

von Paris ausging, allein seine neuen Erkenntnisse, die er an der Seine gewonnen, ließen 

Brentano Verse finden, die denen des Warners schnurstracks zuwiderliefen. 

In der Fortsetzung dieser Pariser Impressionen ersteht dann plötzlich vor uns das Bild 

des heimwehkranken Dichters, dessen Leuchtkraft hohen poetischen Wert besitzt.2 Als er 

die Verse geschrieben, öffnet er das Fenster und blickt hinab in die bewegte Straße. Dann 

heißt es weiter: „Wagen, Reiter und Fußgänger zogen an mir in geschäftiger Eile und in 

buntem Wechsel vorüber. Alle, die ich sah, gingen dieselbe Straße nebeneinander, und 

doch schien jeder seinen eigenen einsamen Pfad zu gehen. Keiner kannte, keiner grüßte 

den anderen, jeder folgte seinem eigenen Interesse. Die Aufmerksamkeit, die sie einander 

schenkten, beschränkte sich vorzüglich darauf, einander auszuweichen, und in dem Ge-

dränge, wenn sich die Straße sperrte, sich vor Taschendieben, vor den Hufen der Pferde 

und den Rädern der Wagen vorzusehen. Dazwischen kreischten die heiseren Stimmen der 

Colporteurs aller Art, der Savoiarden und der Ausrufer der Journale und Straßenliterato-

ren wirr durcheinander. Jeder pries seine Waare an, suchte den Anderen zu überschreien 

und die Aufmerksamkeit des vorübergehenden Publikums auf sich zu ziehen. 

Mir erschien dies Treiben wie ein großes Bild des Egoismus, und es ward mir dadurch 

klar, wie der Geist eines Hauptstädters, der stets in diesem ruhelosen Meere gleich einer 

der tausend Wellen hin- und hergetrieben wird, so leicht den Charakter eines kalten, in 

jedem Augenblicke sein Interesse verfolgenden Egoismus annehmen wird. Denn wie sie 

hier auf den Straßen, einer unbekümmert um den andern, an einander vorüberrennen, wie 

sie sich drängen und stoßen, einer dem anderen zuvorzukommen sucht, und im Geschrei 

einander überbieten, so rennen sie, dachte ich, in den Bureaux der Administration nach 

Aemtern, so suchen sie in den Ministerien einander zu stürzen, so überschreien sie sich in 

den Kammern, so überbieten sie sich auf der Börse und so möchte einer den anderen in 

den Salons überglänzen. Ueberall hat jeder nur sein Interesse im Sinne, wie hier auf der 

Straße die Nummer des Hauses, dem er zueilt. 

Der Abend senkte sich mehr und mehr hernieder, aber die Ruhe des Abends kam nicht 

mit ihm herab, ja mit der Nacht schien erst das Leben recht zu erwachen und immer 

geräuschvoller zu werden. Die Unruhe, die die Straße bewegte, theilte sich auch mir mit, 

und meine Gedanken drängten sich wirr durcheinander gleich den Vor- 



Ewald Reinhard – Die Pariser Reise Brentanos 1827 

 

 

Aurora 15, 1955 88 

übereilenden. Ich hätte gern nach den stillen Sternen hinaufgeschaut, aber die Häuser 

gegenüber waren so hoch, daß man den Himmel nur wie durch die schmale Spalte eines 

Gefängnisses erblickte; und die Gaslichter rings in den Häusern warfen ein so blendendes 

Licht, daß [sich] das mildere der Sterne wie verschüchtert vor ihnen barg. Ich schloß das 

Fenster und ging in dem Zimmer auf und ab, aber auch hier tönte der Lärm immer noch 

in mein Ohr, und bei jedem vorüberrollenden Wagen zitterte der Boden ...“ Dafür um-

schwebten ihn die „Friedensbilder“, welche er an diesem Tage gesehen, und die Erinne-

rungen daran erschienen ihm wie eine „duftende Schattenlaube“. 

Seinem Tagebuch aber vertraute er folgende Gedanken an: „Wie viele jener Anstalten der 

Barmherzigkeit und Andacht, die Jahrhunderte ihren Segen über die christliche Welt verbrei-

tet, hat nicht die neuere Zeit in ihrem nimmersatten Hunger verschlungen.“ Doch davon 

kam „kein wahres Gedeihen“. „Die corda sind versteint und die Miseri haben alle Welt 

angefüllt.“ Nur Gott kann helfen; von seinem Beistande kündet die Geschichte von dem 

Jesuiten und dem Indianer und von Elias. Brentano preist hiernach den heiligen Vinzenz 

von Paul und die Institute der Barmherzigen Schwestern und Brüder. Die Sehnsucht nach 

ihrer Wiederbelebung ist ihm „eines der tröstlichsten Zeichen der Zeit“, und er schließt mit 

den Worten: Die Welt muß später „als reuige Sünderin zum Altare ihre Zuflucht nehmen, 

um von Dem geistige und leibliche Stärkung auf immer empfangen, Der alle Müden und 

Gedrückten zu sich gerufen und ihrer mit ausgebreiteten Armen harret.“ 

Das ist die Sprache des abgeklärten Christen, der aus der Wüste des Lebens zu dem Was-

ser der ewigen Wonne zurückgefunden hat. 

An die Spitze der Liste besuchter Personen sei gestellt Karl Ludwig von Haller, der be-

rühmte Verfasser der „Restauration der Staatswissenschaft“. Die Eintragungen in Hallers 

(ungedrucktem) Tagebuch lauten: 16. Mars, visite de MM Brentano et Dietz de Coblence. 

17. Mars, visite chez MM Dietz et Brentano. 20. Mars: visite de MM Pillichody et Brenta-

no.3 Es ist anzunehmen, daß der Schweizer Konvertit den Besuchern nicht nur den Zu-

gang zu caritativen Anstalten öffnen konnte, sondern ihnen auch Empfehlungen an be-

deutenden Persönlichkeiten mitgab, wie etwa an den aus Dänemark stammenden Konver-

titen Baron Ferdinand von Eckstein, der die Zeitschrift „Le catholique“ herausgab. 

Unter den Persönlichkeiten, welchen Brentano sonst noch begegnete, befanden sich fer-

ner Männer wie der aus dem Judentum gekommene Drach, sowie die Priester Martin und 

Daubré. 

Die Tage in Paris waren im übrigen ausgefüllt mit dem Besuche von Klöstern, Spitälern, 

Waisenhäusern, Schulen aller Art; am meisten zogen ihn an die Niederlassungen der 

Schwestern vom hl. Karl Borromäus, deren Mutterhaus in Nancy er auf der Rückreise 

aufsuchte. 

Das Ergebnis dieser Fahrt aber war das erst im Jahre 1831 erschienene Buch: „Die barm-

herzigen Schwestern in Bezug auf Armen- und Krankenpflege nebst einem Berichte über das Bürgerhospi-

tal in Koblenz und erläuternden Beilagen“ (Koblenz 1831). Brentanos Bemühungen führten 

dann schließlich dazu, daß die Barmherzigen Schwe- 



Ewald Reinhard – Die Pariser Reise Brentanos 1827 

 

 

Aurora 15, 1955 89 

stern nach Deutschland kamen und hier ihre segensreiche Tätigkeit fortsetzten. 

Clemens Brentano hat in späteren Jahren fast alle Einnahmen aus literarischer Arbeit 

mildtätigen Zwecken geopfert und auf diese Weise den Armen und Ärmsten in einer 

Weise geholfen, daß man mit Moriz Brühl fragen darf, ob sich in der Geschichte des 

deutschen Schrifttums eine zweiter Fall dieser Art findet. 

Dieser Dichter mit dem welschen Namen und dem deutschen Herzen braucht in unseren 

Landen kein Denkmal, sein Wirken als Apostel der Caritas schuf ihm ein Denkmal, das 

nie vergehen wird.  

 

 

–––––––— 

 
1  Historisch-politische Blätter f. d. kath. Deutschland. München 1838. I,413; II, 152. 
2  Während Diel-Kreiten in ihrer bekannten Brentano-Biographie den ersten Aufsatz fast wörtlich 

ausschöpfen (II, 399), ist das in der Fortsetzung wenig mehr der Fall. 
3  Bei einer Reise nach München im Jahre 1846 traf Haller noch verschiedentlich mit dem Romantiker 

zusammen; hier die Daten: 28. Mai – Besuch bei Emilie Linder, 30. Mai – Landpartie, 3. Juni, 4. Juni. 



Eichendorff und seine Heimat 

 

 

Aurora 15, 1955 90 

Eichendorff und seine Heimat 
 
„Es ist ein wunderbares Lied in dem Waldesrauschen unserer heimatlichen Berge. Wo du 

auch seist, es findet dich doch einmal wieder, und wäre es durch das offene Fenster oder 

im Traum. Keinen Dichter noch ließ seine Heimat los.“ „Dichter und ihre Gesellen“ 

„Wer einen Dichter recht verstehen will, muß seine Heimat kennen. Auf ihre stillen Plätze 

ist der Grundton gebannt, der dann durch alle seine Bücher wie ein unaussprechliches 

Heimweh fortklingt.“  „Dichter und ihre Gesellen“  

„Schöne stille Zeit, du liebste Heimatgegend mit deinen frischen Morgen und mittag-

schwülen Tälern, und ihr rüstigen, nun nach allen Weltgegenden hin zerstreuten Jugend-

gesellen, die damals von den Bergen so ernst und fröhlich mit mir in das Leben hinausge-

sehen – ich grüß’ euch alle aus Herzensgrund.“  „Dichter und ihre Gesellen“ 

„Mir aber, da ich so unverhofft deutsch sprechen hörte, war es nicht anders im Herzen, 

als wenn die Glocke aus meinem Dorfe am stillen Sonntagsmorgen plötzlich zu mir her-

überklänge.“  „Aus dem Leben eines Taugenichts“ 

„... Daß die alten Berge und Täler den heimgekehrten Wanderer mit ihrem schönsten 

Vogelgesang und Waldesrauschen begrüßen würden, habe ich wohl erwartet. Die Heimat 

hat eine eigene Zauberei, die kein Dichter entbehren kann. Um so höher weiß ich es zu 

schätzen, daß Sie dabei noch Ihres alten Freundes gedacht haben. Ihren Entschluß, sich 

dort anzusiedeln, kann ich nur vollkommen billigen, ja ich könnte Sie beneiden um diese 

ländliche Ruh. Man produziert viel leichter und freier, wenn man nicht alle Tage das sich 

kreuzende, verworrene und verwirrende kritische Geschwätz, wie es hier beständig durch-

einander summt, mitanzuhören braucht. ..“  An Jegór von Sivers, den 4. Oktober 1853 

„Über mich übt die Heimat und die schöne Zeit wieder ihre alte Zauberei. Das Herz weit 

und hoffnungsreich, das Auge frei und fröhlich, ernste Treue erfrischend über mein gan-

zes Wesen, so ist mein Sein, ich möchte sagen ein Verliebtsein in die unvergängliche 

jungfräuliche Schöne des reichen Lebens. Meine einzige Bitte zu Gott ist: Laß mich ganz 

sein, was ich sein kann!“  An Unbekannt, wahrscheinlich 1809 

„Diese ganze stille Zeit liegt weit hinter all dem Schwalle der seitdem durchlebten Tage 

wie ein uraltes, wehmütig süßes Lied, und wenn mich oft nur ein einzelner Ton davon 

wieder berührt, faßt mich ein unbeschreibliches Heimweh, nicht nur nach jenen Gärten 

und Bergen, sondern nach einer viel ferneren und tieferen Heimat, von welcher jene nur 

ein lieblicher Widerschein zu sein scheint.“  „Ahnung und Gegenwart“ 

 

 

Aus „Keinen Dichter noch ließ seine Heimat los“, ausgewählt und eingeleitet von Karl Scho-

drok, erschienen 1950 als Bd. 2 der Sammlung „Unverlierbares Erbe“, herausgegeben v. d. 

Eichendorff-Gilde, Verlag Kirchliche Hilfsstelle (jetzt „Christ Unterwegs“) in München, 

Preis kart. 1,10 DM. 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 91 

MITTEILUNGEN / BÜCHERECKE 
 

EICHENDORFF-BIBLIOGRAPHIE 
Bearbeitet von Hans M. Meyer 

 
1953–54 u nd  Nacht r äge  1945 –53  

 
Bearbeitungs- und Ordnungsgrundsätze des Verzeichnisses sind unverändert geblieben. Der ersten 
Gruppe „Neue Ausgaben“, d. h. der Obersicht über monographische Neudrucke Eichendorffscher 
Werke, folgen die Titel des „Schrifttums über Eichendorff“ und als dritte Abteilung ein Verzeichnis im 
Druck erschienener „Vertonungen“. Die „Sammlungen“ stehen hier, nach Komponistennamen geord-
net, den „einzelnen Liedern“ voran; diese wiederum folgen einander alphabetisch nach dem Liedan-
fang, dem (in Klammern) der Titel des Liedes und der Komponistenname sich anschließen. 
 
 
I. NEUE AUSGABEN 
 

1. Werke. Gestaltung: Richard Herre. 1.–3. Tsd. 

Bd. 1.2. – Stuttgart: Cotta 1953. 8° [Dünn-

druckausg.] 

 1. Gedichte, Epen, Dramen. 1022 S. 

 2. Erzählende Dichtungen, vermischte Schriften. 1136 

S. 

2.  Ausgewählte Werke. Hrsg. v. Paul Stapf. – Berlin 

u. Darmstadt: Tempel-Verl. 1953. 1367 S. 8° 

[Dünndruckausg.] = Tempel-Klassiker.  

 Dass.: Deutsche Buch-Gemeinschaft 

3.  Gedichte. Eine Auswahl. Hrsg. v. Hellmut Dö-

ring. – Leipzig: Reclam 1953. 74 S. kl. 8° = 

Reclams Universalbibliothek. Nr. 7925. 

4.  Poésies (Gedichte, Dt. u. Franz.). Préface et trad. 

par Albert Spaeth. – Paris: Aubier 1953. 237 S. 

8° = Collection billingue des classiques étran-

gers. 

5.  Das Schloß Dürande. [Neudr.] – Hamburg: 

Laatzen 1952. 37 S. 8° = Hamburger Lesehef-

te. H. 22. 

6.  Die Entführung. Mit Originallithographien von 

Karl Dick. – Basel: Amerbach- 

Verl. 1946. 52 S. 4° = Amerbach-Druck. 1. Vgl. 

Bibliographie Aurora 1953. Nr. 42. 

7.  Aus dem Leben eines Taugenichts. [Neudr.] – 

Hamburg: Laatzen 1952. 72 S. 8° = Hamburger 

Lesehefte. H. 5. 

8.  – Bochum: Kamp 1953. 95 S. kl. 8° = Deut-

sche Gaben. 18. 

9.  – und andere Erzählungen aus romantischer Zeit. Die 

Ausg. besorgte Reinhold Schneider. Lizenz-

ausg. – Wien: österr. Buchgemeinschaft 1953. 

389 S. 8°. 

10. – Für den Schulgebrauch neu bearb. u. hrsg. v. 

P. Kieft. – Zutphen: W. J. Thieme & Cie. 1953. 

92 S. 8° = Deutsche Bücherei. Hrsg. v. P. 

Kieft. 

11.  Episodios de la vida tunante [Aus dem Leben eines 

Taugenichts, spanisch]. Trad. y prólogo de Alfre-

do Gallart. 111. da Maria Ribas. – Barcelona: 

Montaner y Simón 1943. XVI, 250 p. 16° (Se 

tiraron 28 ejemplares en papel de hilo Lafuma, 

con láms en papel Japón. 180 pts. Tuébols, 

1949). 

12.  Ur en dagdrivares leonad. – Slottet Du- 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 92 

rande [Orig. titlar: Aus dem Leben eines Taugenichts 

– Das Schloß Dürande]. Inledming av Allan Berg-

strand, övers. av Caleb J. Andersson. – Stock-

holm: Tiden 1951. 168 S. 8° = Tidens tyska 

klassiker. 

 

II. SCHRIFTTUM ÜBER EICHENDORFF 

 

13.  Aurora. Eichendorff-Almanach. Jahresgabe der 

Eichendorffstiftung e.V. Eichendorffbund. 14. 

Hrsg.: Karl Schodrok. – Neumarkt Opf.: Kul-

turwerk Schlesien 1954. 128 S., 6 Bl. Abb. u. 

Facs. 

14.  Meyer, Hans Moritz: Eichendorff-Biblio-graphie. 

1952/53 und Nachträge 1945/52. – Aurora. 14, 

1954. 107–118. 

15.  Becher, Hubert: Die Romantik als totale Bewegung. – 

Scholastik, Freiburg. Jg. 20–24, 1949. 182–205. 

16.  Besser, Hans-Eberhard von: Gang durch das neue 

Eichendorff-Museum. – Aurora. 14, 1954. 84–86. 

17.  Bollnow, Otto Friedrich: Der Mittag. Ein Beitrag 

z. Metaphysik d. Tageszeiten. 2. Die Anfänge bei Ei-

chendorff. – In: Bollnow: Unruhe und Geborgenheit 

im Weltbild neuerer Dichter. Stuttgart 1953. 146–

150. 

18.  –: Das romantische Weltbild bei Eichendorff. – In: 

Bollnow: Unruhe und Geborgenheit im Weltbild neu-

erer Dichter. Stuttgart 1953. 227–259. 

19.  Eichhof, Hugo: Oberschlesische Sagengestalten in 

Eichendorffs Schriften. – Aurora. 14, 1954. 67–73. 

20.  Engel, Hans Joachim: Joseph von Eichendorff als 

Staatsbeamter. – Heimat und Glaube. Jg. 5, 1953, 

Nr. 9. S. 13. 

21.  Fechter, Paul: Eichendorff heute. – Aurora. 14, 

1954. 11–20. 

22.  Frey, Karl Otto: Eichendorffs letzte Tage in Heidel-

berg. – Aurora. 14, 1954. 74–83. 

23.  Grimme, Adolf: Vom Wesen der Romantik. – 

Braunschweig: Westermann 1947. 84 S. 8° 

24.  Grosse, Helmut: Das Christusbild der romantischen 

Dichtung. Marburg 1949. 121, VII gez. Bl. 4° 

[Maschinenschrift]. – Marburg, Phil. F., Diss. v. 

13.1.1949. 

24a. Hass, Hans Egon: Eichendorff als Litera-

turhistoriker. Historismus u. Standpunktforschung – 

ein Beitrag zur Geschichte der 

Literaturgeschichtsschreibung und ihrer Methodenprob-

leme. – Jahrbuch für Ästhetik und Allgemeine Kunst-

wissenschaft. Bd. 2, 1952–54 (1954). S. 103–177. 

25.  Hayduk, Alfons: Eichendorff und die Kriminal-

Literatur. – Aurora. 14, 1954. 120. 

26.  –: Eichendorff und Weinheber. Ein unveröffentlichter 

Brief des Wiener Dichters. – Aurora. 14, 1954. 94 f. 

27. Hock, Erich: Neues zum Weltbild der Romantiker. – 

Hochland. Jg. 46, 1953/54. 191–195. 

28.  Hütteroth, Wolf-Dieter: Das Biedermeier in Eichen-

dorffs Werken. – Aurora. 14, 1954. 57–61. 

29.  Hyckel, Georg: Die Stadt des jungen Eichendorff. – 

Aurora. 14, 1954. 62–66. 

30.  –: Theodor Storm und Eichendorff. – Aurora. 14, 

1954. 119. 

31.  –: Der Vertrag. Eine Eichendorff-Geschichte. – 

Aurora. 14, 1954. 90–92. 

32.  Jahrestagung der Eichendorffstiftung e. V. (Eichen-

dorffbund). – Aurora. 14, 1954. 126–128. 

33.  Klein, Johannes: Brentano und Eichendorff. – In: 

Klein: Geschichte der deutschen Novelle von Goethe bis 

zur Gegenwart. Wiesbaden 1954. 120–134. 

34.  Klink, Waldemar: Zum Lied „O du stille Zeit“ von 

Cesar Bresgen. – Aurora. 14, 1954. 106. 

35.  Kluckhohn, Paul: Das Ideengut der deutschen Roman-

tik. 3. Aufl. – Tübingen: Niemeyer 1953. 198 S. 

8° = Handbücherei der Deutschkunde. Bd. 8. 

36.  Köhler, Meinrad: Eichendorff fand eine neue Heimat. 

Ein Museum für den Dichter im Allgäu. – Frankfur-

ter Allg. Zeitung. Nr. 21 v. 26.1.1954. 

37.  Köhler, Willibald: Der Kulawik (Eichendorff-

Geschichte). – Aurora. 14, 1954. 87–89. 

38.  Marder, Jürgen: Eichendorff und Pommern. – 

Aurora. 14, 1954. 96 f. 

39.  Molzahn, Ilse: „Vom Lenz, der nimmer endet.“ Zu 

dem Sonett: „Das Alter“ von J. v. E. – Aurora. 14, 

1954. 46–48. 

40.  Moser, Karl Willi: Jahresbericht des Eichendorff-

Museum. – Aurora. 14, 1954. 123–125. 

41.  Ranegger, Franz: Eichendorffs Lyrik im Urteil von 
Mit- und Nachwelt. – Aurora. 14, 1954. 49–55. 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 93 

42.  Reinhard, Ewald: Ludwig Tieck. Zu seinem hun-

dertsten Todestage [betr. auch Eichendorff]. – Au-

rora. 14, 1954. 98–103. 

43.  Richthofen, Bolko Frhr. von: Eichendorff in kom-

munistischer Sicht. – Aurora. 14, 1954. 122 f. 

44.  Le Romantisme allemand. Textes et eutdes publies sous 

la direction de Albert Beguin. – Paris: Les Cahiers du 

Sud 1949. 493 S. 8°. 

45.  Schodrok, Christine: Eichendorff und Bundeskanzler 

Dr. Adenauer. – Aurora. 14, 1954, 121. 

46.  Schodrok, Karl: Eichendorff im Strom der Zeit. Aus 

seinen politischen Schriften. – Aurora. 14, 1954. 7–

10. 

47.  –: Die Eichendorff-Stiftung e.V. (Eichendorff-

bund). – Zeitschrift für Ostforschung. Jg. 2, 1953. 

593 f. 

48.  Schultz, Franz: Klassik und Romantik der Deut-

schen. T. 2. Wesen und Form der klassisch-

romantischen Literatur. 1780–1830. 2. durchges. 

Aufl. – Stuttgart: Metzler 1952. 462 S. 8°. 

49.  Staiger, Emil: Deutsche Romantik in Dichtung und 

Musik. – Trivium, Zürich. Jg. 5, 1947. 180–199. 

50.  Uhlendorff, Franz: Studien um Eichendorffs „Berli-

ner“ Nachlaßhandschriften. – Aurora. 14, 1954. 21–

41. 

51.  Eichendorffs „Unstern“. – Aurora. 14, 1954. 119. 

 

III. VERTONUNGEN  

Sammlungen 

 

52.  Bode, Rudolf: Eichendorff-Lieder. H. 1–4. – Berlin: 

Vieweg 1952. 4°; f. Ges. m. Klav. 1. 16 S.; 2. 15 

S.; 3. 15 S.; 4. 16 S. 

53.  Hess, Willy: Op. 50. Drei Gesänge nach Gedichten 

von J. v. E. – Winterthur: Hess 1952. 7 S. 4°; f. 

Ges. (m.) m. Klav. 

54.  Hessenberg, Kurt: Op. 58. Drei Wanderlieder. – 

Köln: Tonger 1953. 8°; f. 4 stgn M.-Chor. 

 1. Wanderlied der Prager Studenten: Nach 

Süden nun sich lenken. 

 2. Vor der Stadt: Zwei Musikanten ziehen daher. 

 3. Allgemeines Wandern: Vom Grund bis zu den 

Gipfeln. 

55.  Knab, Armin: Drei Eichendorff-Lieder. [Neudr.] – 

Köln: Tonger 1952. 8°; f. 4stgn M.-Chor. = 

Männer- und gemischte Chöre zeitgenössischer 

Komponisten. 

56.  –: Drei Eichendorff-Lieder. 1. 2. – Köln: Tonger 

1952. 8°; f. Fr.-Chor. = Chöre und Volkslied-

sätze f. gleiche Stimmen. 

 1. Der Jäger Abschied: Wer hat dich, du schöner 

Wald; 3stg. 

 2. Abschied: O Täler weit, o Höhen; 4stg. 

57.  –: Vier Eichendorff-Lieder [Neudr.]. 1–4. – Köln: 

Tonger 1952. 8°; f. gem. Chor. 

 1. Der Jäger Abschied: Wer hat dich, du schöner 

Wald; 4stg. 

 2. Abschied: O Täler weit, o Höhen; 4stg. 

 3. Der Pilger: Man setzt uns auf die Schwelle; 4–

6stg. 

 4. Der Einsiedler: Komm, Trost der Welt; 4stg. 

58. –: Zwölf Lieder nach Brentano, Eichendorff, Mörike, 

Greif und C. F. Meyer [Neudr.]. – Leipzig: Breit-

kopf & Härtel 1950. 31 S. 4°; f. Ges. m. Klav. 

= Ed. Breitkopf. Nr. 5709. 

59.  Rothschuh, Fritz: Op. 13. Gesänge der Stille. – 

München, Leipzig: Leuckart 1951. 8°; f. 3stgn 

Fr.-Chor. 

60.  Stürmer, Bruno: Von Dämmerung zu Dämmerung. 

Ein Zyklus nach Gedichten v. J. v. E. – Köln: Ton-

ger 1953; f. 4–5stgn M.Chor u. Fla u. 2 Hör-

nern in F. Part. m. unterl. Klav.-Ausz. 39 S.; 2 

Chor-St., 4° u. Ch. 8° = Männer-, Frauen- u. 

gemischte Chöre zeitgen. Komponisten. 

61.  Wolf, Hugo: Gedichte von J. v. E. Mit Vorw. v. P. 

Müller. In 2 Bdn. [Neudr.] Bd. 1.2. – Leipzig: 

Peters 1954. 8°; f. Ges. (t.) mit Klav. 

 1. 43 S. Ed. Peters. Nr. 3147b. 

 2. 39 S. Ed. Peters Nr. 3148b. 

 

Einzelne Lieder 

62.  Abendlich rauscht der Wald (Abends). – Conra d  

Schu l ken . – Berlin, Wiesbaden: Bote & Bock 

1952. 8°; f. 4stgn M.-Chor. 

63.  Auf die Dächer zwischen blassen Wolken (Ständ-

chen). – Ar thu r  P i e c h l e r , Op. 19, Nr. 1. – 

München: Leuckart 1952. 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 94 

8°; f. 4–6stgn gem. Chor = Leuckart-Chorblatt. 

Nr. 502. 

64.  Bei dem angenehmsten Wetter (Der Student). – 

Hans  La va t e r  – Zürich: Musikverl. zum Pe-

likan 1953. 8°; f. 4stgn M.-Chor. 

65.  Durch Feld und Buchenhallen (Reiselied, Der 

wandernde Musikant). – Ernes t  Rey e r . Satz: 

H. L. Berger. – Stuttgart: Hänssler 1953. 8°; f. 

4stgn gem. Chor. 

66.  Durch schwankende Wipfel schießt goldener Strahl 

(Jagdlied). – Fe l i x  Mend e l s s oh n -Ba r -

t ho ld y , Op. 59. – Stuttgart: Hänssler 1952. 

8°; f. 4stgn gem. Chor. 

67.  Es wandelt, was wir schauen (Ergebung). – C on-

rad  Be r togg  – Zürich: Musikverl. zum Peli-

kan 1953. 8°; f. 4stgn Fr.-Chor. 

68.  Es war, als hätt’ der Himmel ... (Mondnacht). – 

Herman n  Ab ro s iu s . – Weimar: Thüringer 

Volksverl. 1952. 8°; f. 4stgn gem. Chor. = 

Neues Chorliederbuch. 

69.  – Augus t  Panne n . – Bad Godesberg: 

Ullrich 1952. 8°; f. 4stg M.-Chor. 

70.  Herz, in deinen sonnenhellen Tagen (Wan-

derspruch). – Ph i l i pp  Mo h le r , Op. 33. – 

Mainz: Schott 1953. 8°; f. 4–6stgn gem. Chor = 

Mohler: Gemischte Chöre. 

71.  Ich reise übers grüne Land (Wanderlied). – Au -

gus t  Schm id t . – Zürich: Musikverl. zum Pe-

likan 1951. 8°; f. 4stgn gem. Chor. 

72.  In einem kühlen Grunde (Das zerbrochene Ringlein; 

Untreue). – F r i ed r .  G lück . – Recklinghau-

sen: Iris-Verl. 1954. 8°; f. 4stgn gem. Chor. = 

Iris-Chorsammlung. Nr. 385. 

73.  Komm, Trost der Welt (Der Einsiedler) s. Nr. 57. 

74. Komm, Trost der Welt, du stille Nacht! [Mit Cantus 

firmus: Nun ruhen alle Wälder v. Paul Gerhardt] 

– Wa l t e r  Re in . – Mainz: Schott 1952. 8°; f. 

4stgn M.Chor mit 1stgn J.-Chor. 

75.  Man setzt uns auf die Schwelle (Der Pilger) s. 

Nr. 57. 

76.  Nach Süden nun sich lenken (Wanderlied der 

Prager Studenten) s. Nr. 54. 

77.  O du stille Zeit. – Ot to  Hef end eh l . – Dort-

mund: Wildt 1953. 8°; f. 4stgn Fr.-Chor. 

78.  O Täler weit, o Höhen (Abschied vom Walde). –

Fe l i x  Mend e l s so hn - Ba r tho ld y , Op. 59, 

Nr. 3. – Erfurt: Thüringer Volksverl. 1951. 8°; 

f. 4stgn gem. Chor. = Neues Chorliederbuch 

Nr. 65. 

79.  – F. M.-B. – Reutlingen: Ed. Tonos 1952. 8°; f. 

4stgn gem. Chor. = Ed. Tonos. 4409. 

80.  – F. M.-B. – [Neudr.] – Dortmund: Wildt 1952. 

8°; f. 4stgn gem. Chor. 

81.  – F. M.-B., Bearb. v. W. Steinheuser. – Reck-

linghausen: Iris-Verl. 1953. 8°; f. 4stgn M.-

Chor. = Iris-Chorsammlung. Nr. 327. 

82.  Schläft ein Lied in allen Dingen (Wünschelrute, 

Spruch) – Joh .  Zen tne r .– Zürich: Musik-

verl. zum Pelikan 1952. 8°; f. 4stgn M.-Chor. 

83.  Steig nur, Sonne (Adler). – Bruno  S tü rmer . – 

Köln: Tonger 1951. 8°; f. 4stgn M.-Chor. 

84.  Und wenn die Lerche hell anstimmt (Frühling). – 

Joh .  Kob eck . – Neheim-Hüsten: Hoppe 

1951. 8°; f. 4stgn M.-Chor. 

85.  Verschneit liegt rings die ganze Welt (Wintertraum). 

– Ebe rha rd  Lud w ig  W i t tmer . – Heidel-

berg: Hochstein & Co. 1951. 8°; f. 4stgn M.-

Chor. 

86.  Vom Grund bis zu den Gipfeln (Allgemeines 

Wandern) s. Nr. 54. 

87.  Wem Gott will rechte Gunst erweisen (Wanderlied). 

– Theod .  F rö h l i ch , Satz: Otto Jochum, 

Op. 133, Nr. 3. – München, Leipzig: Leuckart 

1953. 8°; f. 4stgn M.- mit 3stgn J.-Chor. = 

Leuckart-Chorblatt. Nr. 18. 

88.  – Theod .  F röh l i c h , Satz: F. Kuckuck. – 

Wolfenbüttel: Möseler 1952. 8°; 3stg. In: Komm 

mit ins klingende Neuland. 4. 

89.  – Fe l i x  Mend e l s s ohn -Ba r tho l d y , Op. 

75, Nr. 1. – Dortmund: Wildt 1952. 8°; f. 4stgn 

M.-Chor. 

90.  Wer hat dich, du schöner Wald (Der Jäger Ab-

schied) s. Nr. 56 u. 57. 

91.  Wir sind durch Not und Freude gegangen (Im 

Abendrot). – R icha rd  S t r au ss . – London & 

Bonn: Boosey & Hawkes 1950. 4°; f. Ges. (h.) 

m. Klav. Klavier-bearb.: E. Roth = Strauß: Vier 

letzte Lieder f. Sopran u. Orchester. Nr. 4.  

92.  Zwei Musikanten ziehen daher (Vor der Stadt) s. 

Nr. 54. 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 95 

WILHELM KOSCH, 

EIN LEBEN FÜR EICHENDORFF UND DIE 

DEUTSCHE ROMANTIK 

Zu seinem 75. Geburtstag 

am 2. Oktober 1914 

Wilhelm Kosch, am 2. Oktober 1879 zu Drahan in 

Mähren geboren, studierte an den Universitäten 

Wien, Breslau, wo der bedeutende Literatur-

historiker Max Koch zu seinen Lehrern zählte, und 

Prag, wo damals der große Grillparzer-Forscher 

August Sauer wirkte. An dieser ältesten deutschen 

Hochschule, an der von Kaiser Karl IV. im Jahre 

1348 gegründeten Universität zu Prag promovierte 

Wilhelm Kosch 1904 zum Doktor der Philosophie 

und wirkte dann kurze Zeit als Bibliotheksbeamter, 

bis er 1906 an die westliche deutsche Sprachgrenze, 

an die Schweizer Universität Freiburg im Uecht-

land berufen wurde. Von hier ging er 1911 nach 

dem Osten, an die im Jahre 1875 gegründete Franz-

Joseph-Universität nach Czernowitz in der Buko-

wina, die mitten in einem fremden Volk ein Boll-

werk deutscher Kultur war. Von dieser Wirkungs-

stätte durch den Zerfall der alten österreichisch-

ungarischen Monarchie vertrieben, lehrte Kosch 

dann an der Montanistischen Hochschule zu 

Leoben in der grünen Steiermark, bis ihn 1923 

abermals ein Ruf an die westliche deutsche Sprach-

grenze, an die holländische Universität zu Nymwe-

gen am Niederrhein erreichte, wo man heute noch 

die Trümmer des Valkenhofes, einer Pfalz Karls des 

Großen, sieht. Hier in Holland wirkte Kosch volle 

27 Jahre bis zu seiner Emeritierung 1950. Seither 

lebt er in Wien. 

Schon seine erste Schrift zeigt uns seine Ver-

bindung mit der deutschen Romantik, der er sein 

ganzes Leben weihte. Es ist dies seine Doktordis-

sertation „Adalbert Stifter und die deutsche Romantik“ 

(1905; 2. Aufl. 1942; 3. Aufl. 1946). Ein Jahr später 

finden wir ihn schon mit Eichendorff beschäftigt, 

indem er dessen damals vergessene und verscholle-

ne „Geschichte der poetischen Literatur Deutschlands“ mit 

einer Einleitung neu herausgibt. (München 1906) 

Sodann wendet er sich einem großen Lyriker seiner 

eigenen Zeit zu, den er persönlich kennen lernte 

und mit dem ihn ein Band enger Freundschaft 

verknüpfte. Die Frucht dieses Umganges ist das 

Buch: „Martin Greif in seinen Werken“ (1. Aufl. 

Leipzig 1907, 2. Aufl. ebda 1909, 3. Aufl. Würzburg 

1940). 

Im Jahre 1908 begründet er die große „Historisch-

Kritische Ausgabe der Sämtlichen Werke des Freiherrn von 

Eichendorff“, von der zuerst die Tagebücher, damals 

ein großes literarisches Ereignis, und 1910 die 

„Briefe von und an Eichendorff“ erschienen. 1911 folgen 

die „Historischen, politischen und biographischen Schriften“, 

1913 der Jugendroman „Ahnung und Gegenwart“, 

wobei Maria Speyer als Mitherausgeberin mitwirkt. 

Aber daneben vernachlässigt er auch die übrige 

Romantik nicht. Gleichfalls durch Maria Speyer läßt 

er die berühmte „Geschichte der alten und neuen Litera-

tur von Friedrich von Schlegel“ neu herausgeben und 

versieht sie mit einem ergänzenden Schlußkapitel 

(Regensburg 1911). Nach dem Tode seines Freun-

des Martin Greif veranstaltet er eine Blütenlese aus 

dessen dichterischem Werk, welche die besten 

Gedichte dieses „elementaren“ Lyrikers vereinigt. 

(Martin Greifs Liedertraum, Leipzig 1911). Sodann er-

scheint eine Sammlung von Essays „Menschen und 

Bücher“ (Leipzig 1912), die Aufsätze über Clemens 

Brentano, über die Beziehungen des Ministers 

Schoen zu Eichendorff, über Luise von Eichen-

dorff, Stifter, Eduard Mörike, den kleindeutschen 

General Radowitz, den großdeutschen Journalisten 

Schuselka, Heinrich Heine, Wilhelm Raabe, Martin 

Greif, Schön-aich-Carolath, Enrica von Handel-

Mazzetti, Schaukai und Widmann enthält. Im 

gleichen Jahr gibt er unter dem Pseudonym Wil-

helm Corvinus „Radowitz’ ausgewählte Schriften“ in 

drei stattlichen Bänden heraus (Regensburg o. J.) 

und macht so diesen bedeutenden Politiker der 

Spätromantik der wissenschaftlichen Forschung 

wieder zugänglich. Im folgenden Jahr gibt er eine 

Anthologie „Die lyrische und epische Dichtung Deutsch-

lands im Zeitalter der Romantik“ (Regensburg 1913) 

heraus, in der kein wesentliches Gedicht fehlt und 

veranstaltet eine Neuausgabe des kleinen spätro-

mantischen Epos „Otto der Schütz“ von Gottfried 

Kinkel (Regensburg 1913). Im selben Jahr verfaßt er 

noch zwei volkstümliche Lebensbeschreibungen, 

„J. M. Sailer“ und „Melchior v. Diepenbrock“ (beide 

M. Gladbach 1913) sowie sein bedeutendes Werk 

„Das Deutsche Theater und Drama im 19. und 20. 

Jahrhundert“ (l. Aufl. Leipzig 1913; 3. Aufl. Würz-

burg 1939). Der Ausbruch des ersten Weltkrieges 

im Juli 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 96 

1914 setzt dieser rastlosen literarischen Tätigkeit ein 

vorläufiges Ende, aber mitten in diesem großen 

Völkerringen vollbringt Wilhelm Kosch wieder eine 

entscheidende Tat. Am 27. Oktober 1917 gründet 

er zu München mit Erwein Freiherrn von Aretin, 

dem bedeutenden Maler Professor Mathäus Schiestl 

und dem Dichter Hans Freiherrn von Hammerstein 

den Eichendorff-Bund, der Ende Jänner 1918 be-

reits 1115 Mitglieder zählt. Ab 1918 gibt Kosch den 

„Eichendorff-Kalender“ (in 19 Bänden bis 1929) und 

die Zeitschrift für alle Zweige der Kultur „Der 

Wächter“ heraus, sein großes Lebenswerk, das die 

Stürme zweier Weltkriege und der dazwischen 

liegenden Weltwirtschaftskrise siegreich überdauert 

hat und heute im 35. Jahrgang erscheint. Eine rein 

literarische und wissenschaftliche Zeitschrift, die 

ohne jede fremde Unterstützung nunmehr über ein 

volles Menschenalter ununterbrochen erscheint, das 

ist ein seltenes Ereignis in der gesamten deutschen 

Zeitschriftengeschichte und diese Tatsache allein 

bürgt für ihre Gediegenheit und ihren inneren 

Wert.  

Zu Beginn der zwanziger Jahre gibt Wilhelm Kosch 

zu München eine Kleinbuchreihe in mehr als 40 

Bänden, die „Romantische Bücherei“ heraus, die neben 

Schriften von Brentano, Fouqué, Müller von Kö-

nigswinter, Adalbert Stifter, Annette von Droste-

Hülshoff, Theodor Storm, Gottfried Keller und 

anderen auch das seinerzeit berühmte Epos „Amar-

anth“ des romantischen Epigonen Oscar von Red-

witz, sowie ein Eichendorff-Brevier, eine Auslese 

von Gedichten Eichendorffs mit Bildern von 

Ludwig Richter, Moritz von Schwind und Eduard 

von Steinle und das entzückende Lustspiel „Die 

Freier“ enthält. In den Jahren 1925 bis 1936 veröf-

fentlicht er in drei Bänden seine große „Geschichte der 

deutschen Literatur im Spiegel der nationalen Entwicklung 

von 1813 bis 1848“, in den Jahren 1927 bis 1930 in 

zwei Bänden das „Deutsche Literatur-Lexikon“ 

(2. Aufl. in vier Bänden Bern 1947 ff.) und ab 1933 

das biographisch-bibliographische Lexikon „Das 

katholische Deutschland“ (2. Aufl. im Erscheinen). 

Neben diesen großen Lexikonarbeiten, welche die 

Summe seines ganzen Gelehrtenlebens enthalten, 

vergißt er jedoch die deutsche Romantik keines-

wegs. Über sie erscheinen noch zwei weitere Schrif-

ten: „Luise Freiin von Eichendorff in ihren Briefen  

an Adalbert Stifter“ (1. Aufl. Würzburg 1940, 2. Aufl. 

Nymwegen 1948) und „Clemens Brentano. Sein Leben 

und Schaffen“ (Würzburg 1943). Schon im Ruhestand 

gibt er erstmalig in zwei Bänden das „Deutsche 

Theaterlexikon“ (Klagenfurt 1951 ff.) heraus, von 

dem der erste Band bereits vollständig vorliegt, und 

kehrt mit seiner Schrift „Adalbert Stifter als Mensch, 

Künstler, Dichter und Erzieher“ (Regensburg 1952) 

wieder zum Ausgangspunkt seiner wissenschaftli-

chen Anfänge zurück.  

Wahrlich, ein Leben rastloser Tätigkeit im Dienste 

der deutschen Wissenschaft, aber auch reich an 

Früchten. Wie Wilhelm Kosch in einer 44jährigen 

akademischen Lehrdauer fremde junge Menschen 

zur wissenschaftlichen Tätigkeit heranbildete, davon 

zeugt seine Sammlung „Deutsche Quellen und Studien“, 

die er seit 1908 herausgibt und die eine große 

Anzahl von Arbeiten enthält, die unter seiner 

Anleitung entstanden. Was Wilhelm Kosch für 

Eichendorff und die gesamte deutsche Romantik 

geleistet hat, das wird ihm immer unvergessen 

bleiben. Von der großen Historisch-Kritischen 

Eichendorff-Ausgabe sind bisher neun Bände 

erschienen, sie blieb als wissenschaftliche Standard-

Leistung unübertroffen.  

Wer auf ein solches Werk wie Wilhelm Kosch 

zurückblicken kann, der darf mit Recht Stolz und 

Freude empfinden. Wir aber grüßen ihn an seinem 

Ehrentag nur mit dem schlichten Ruf: Ad multos 

annos! 

Jakob Baxa 

 

EIN LEBEN FÜR DIE  

EICHENDORFF-FORSCHUNG  

Franz Ranegger zum 70. Geburtstag  

Der am 10. November 1883 zu St. Ulrich in Greith 

in Steiermark geborene Eichendorff-Forscher Franz 

Ranegger vollendete vor kurzem das 70. Lebensjahr. 

Nach dem Gymnasialstudium in Graz und Leoben 

besuchte er die Universität Wien, um germanische 

und klassische Philosophie zu studieren. Die ge-

wählte Dissertation über „Eichendorff als Literatur-

historiker“ bestimmte die hauptsächliche Richtung 

seiner wissenschaftlichen Laufbahn. Umfangreiche 

Teilstücke daraus erschienen im „Gral“ („Die Quellen 

von Eichendorffs literarhistorischen Schriften“), im „Wäch-

ter“ („Die äußere Entstehungsgeschichte von Eichendorffs 

literarhistorischen Schriften“) und im „Jahrbuch der 

österreichischen Leo-Gesellschaft“ 1929 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 97 

(„Die innere Vorgeschichte von Eichendorffs literarhistori-

scher Tätigkeit“). Inzwischen war Ranegger nach 

Teilnahme am ersten Weltkrieg 1919 Professor am 

Bundesrealgymnasium in Mödling geworden und 

entfaltete in der Folgezeit eine rege schriftstelle-

rische und Vortragstätigkeit. Er leitete am Bundes-

realgymnasium Mödling durch zehn Jahre (1919–

1929) die populärwissenschaftlichen Vorträge, die 

für jene Zeit eine Art Volkshochschule bildeten und 

in ihrer Blütezeit 500 Zuhörer zählten. Als an 

Professor Ranegger von Uni.-Prof. Castle die 

ehrende Einladung erging, die Entwicklung der 

katholischen Literatur in Österreich 1866–1933 dar-

zustellen, unterzog er sich mit Freude dieser schö-

nen Aufgabe, das Schaffen von rund 200 Schrift-

stellern zu schildern. Das Ergebnis dieser Arbeit 

erschien in Band III, Seite 905–953, und Band IV, 

Seite 1487–1525, 1620–1627 und 1632 von Nagl-

Zeidler-Castles „Deutschösterreichischer Literaturgeschich-

te“ und wurde in der Fachpresse (Alfred Kleinberg 

im „Literaturblatt für germanische und romanische Phi-

lologie“) als vielfache Entdeckung von literarischem 

Neuland gewürdigt.  

In den Jahren 1935–1942 war Ranegger Mit-

herausgeber des Eichendorff-Jahrbuches „Aurora“. 

In diesem Almanach erschien seit 1932 eine Reihe 

von Arbeiten zumeist zur Eichendorff-Forschung: 

„Neuere Eichendorff-Literatur“ (1932), „Goethe im Urteil 

Eichendorffs“ (1933), „Probleme der Wiener Romantik“ 

(1934), „Erinnerungen an Karl Freiherrn von Eichendorff“ 

(1935), „Eichendorffs Ansicht von der Poesie“ (1936), 

„Die Wiederentdeckung des Literaturhistorikers Joseph von 

Eichendorff“ (1953) und „Eichendorffs Lyrik im Urteil 

von Mit- und Nachwelt“ (1954). „Der Große Herder“ 

brachte in den Bänden IX bis XII (1934–1935) aus 

Raneggers Feder rund 200 Artikel über Dichter und 

Philosophen.  

Außer dieser Mitarbeit an Sammelwerken, Jahrbü-

chern und Nachschlagewerken fand Franz Raneg-

ger, der von 1919–1938 und von 1945–1949 Pro-

fessor am Realgymnasium Möding war und 1939–

1942 am zweiten Weltkrieg als Oberzahlmeister 

teilnahm, Zeit zur Leitung einer Frauenwirtschafts-

schule (1936/37), zur Leitung der Literarischen 

Gesellschaft in Mödling (1948–1950) und zur 

Mitarbeit an literarischen („Der Gral“, „Literarischer 

Hand- 

weiser“) und Berufszeitschriften (Beilage „Wis-

senschaft und Schule“ des „Mittelschullehrers“), sowie in 

der Tagespresse. 

Die Hauptarbeit galt aber all die Jahre hindurch 

Joseph von Eichendorff. Die für die Regensburger 

historisch-kritische Gesamtausgabe übernommene 

Neuausgabe der literaturhistorischen Schriften 

dieses Dichters erlitt durch die Starerkrankung, die 

nun durch eine geglückte Operation behoben ist, 

eine unerwünschte Verzögerung, wird nun aber 

ebenso wie der zweite Band der mit Karl Freiherrn 

v. Eichendorff begonnenen Eichendorff-Biblio-

graphie, die druckfertig abgeschlossen ist, in abseh-

barer Zeit herauskommen. Durch diese Ausgabe 

sollen vor allem die vier Schriften „Über die ethische 

und religiöse Bedeutung der neueren romantischen Poesie in 

Deutschland“, „Der deutsche Roman des 18. Jahrhunderts 

in seinem Verhältnis zum Christentum“, „Zur Geschichte 

des Dramas“ und „Geschichte der poetischen Literatur 

Deutschlands“ nach rund 100 Jahren wieder vor ein 

Lesepublikum treten, das den originellen Ideengän-

gen und der bezaubernden, in der Literaturge-

schichte einmaligen Darstellungsgabe eine begeis-

terte Aufnahme bereiten sollte. 

Österreich hat an der Eichendorff-Forschung einen 

nicht unbeträchtlichen Anteil. Adolf Schöll, der in 

seiner Berliner Zeit des näheren Umgangs mit 

Eichendorff sich erfreute und dessen erste Ge-

dichtesammlung (1837) redigierte, hat 1836 in den 

„Wiener Jahrbüchern für Literatur“ wegweisend die 

spätere Eichendorff-Würdigung eingeleitet. Als mit 

dem 100. Geburtstag 1888 die eigentliche Eichen-

dorff-Philologie begann, steckte Jakob Minor in der 

„Zeitschrift für deutsche Philologie“ die Probleme der 

neuen Forschung ab. Wilhelm Kosch stand mit 

seinem Lehrer August Sauer an der Wiege der 

historisch-kritischen Eichendorff-Ausgabe, die 1908 

verheißungsvoll begann und in der Sauer mit Hilda 

Schulhof die zweibändige Gedichtausgabe besorgte. 

Sauers genialer Schüler Josef Nadler schrieb u. a. die 

grundlegende Untersuchung über „Eichendorffs 

Lyrik“. Von Minors Schülern befaßte sich Karl 

Wache mit Eichendorffs Jugendlyrik, und Franz 

Ranegger war neben seiner Tätigkeit als Schulmann 

und Volksbildner und neben seiner Erforschung 

der jüngsten katholischen Literatur in Österreich 

jahrelang mit Eichendorff beschäftigt. 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 98 

Die Früchte dieser Arbeit mögen dem Jubilar in 

naher Zukunft in der dreifachen Form der Ausgabe 

der Literarhistorischen Schriften, der erweiterten 

Fassung der Dissertation und der geplanten Unter-

suchung über „Eichendorff und die deutsche Nachwelt“ 

reifen. 

 

ZUM 75. GEBURTSTAG  

VON PROFESSOR DR. JOSEF NADLER  

darf die AURORA unter den Glückwünschenden 

nicht fehlen. 

Geboren am 23. Mai 1884 in dem kleinen nord-

böhmischen Neudörfl gehört Eichendorff zu Nad-

lers auserkorenen Dichter-Lieblingen von Jugend 

an. In einer alten Linde in der Nähe seines Heima-

tortes verkörpert sich ihm die Liebe zur Heimat 

und zu Eichendorff schlechthin. „In ihren sommer-

lichen Blüten orgelt das Leben. Unter dieser Linde 

am Rasenhang des Weges bin ich Jahr für Jahr viele 

Stunden gesessen. O Täler weit, o Höhen, blau ver-

dämmernd gegen die höheren Berge der sächsi-

schen Grenze. Unter dieser Linde habe ich zuerst 

Eichendorffs Gedichte gelesen, in der Ausgabe des 

Münsterischen Verlages Aschendorff, grauer Pa-

piereinband mit rotem Leinenrücken. Ich habe ihn 

unter dieser Linde oft und oft gelesen. Aus dieser 

Lesung ist, zum Teil an Ort und Stelle, meine 

Dissertation geworden.“ Sie führte den Titel „Ei-

chendorffs Lyrik, ihre Technik und ihre Geschichte“ und 

erschien 1908 als Broschüre in den „Prager deutschen 

Studien“. 

In seinen Vorlesungen als Professor an den Univer-

sitäten Freiburg i. d. Schweiz, Königsberg und 

Wien, in vielen Vorträgen und Aufsätzen, auch in 

seiner großen „Literatur-Geschichte der deutschen Stäm-

me und Landschaften“ bewährte sich Dr. Josef Nadler 

bis heute als warmherziger Anwalt von Eichen-

dorffs Werk. Gern war er immer dabei, wo es um 

die Geltung des großen Schlesiers ging, so auch bei 

der Gründung unserer Stiftung. Unser Gründungs-

aufruf im Jahre 1931 wurde auch von ihm unter-

schrieben. (Vgl. AURORA 1953, S. 7.) 

Die Herausgabe seiner großen Literatur-Geschichte 

verband Dr. Josef Nadler frühzeitig mit dem Verlag 

Josef Habbel in Regensburg; mit dem Verlagsinha-

ber, der Nadlers Werk mit „Verständnis und Wa-

gemut“ förderte, wuchs eine vorbildliche Autor-

Verleger-Freund- 

schaft, deren Erbe auch der Sohn, unser Dr. Josef 

Habbel, mit übernahm. Die Literatur-Geschichte 

wurde für Dr. Josef Nadler, wie er selbst bekannte, 

„sein Schicksal“. Gleich dahinter wohl sein Buch 

„Das stammhafte Gefüge des deutschen Volkes“.  

Der Aufbau der deutschen Literatur-Geschichte 

nach Stämmen und Landschaften, zu dem er wert-

volle Anregungen bereits während seines Studiums 

an der Universität Prag erhielt, besonders durch 

seinen verehrten Lehrer, Univ.-Prof. Dr. Sauer, war 

etwas Neues und wirkte geradezu revolutionär. Dies 

hat Nadler viel Ehre eingebracht, aber auch Geg-

nerschaften, wie man es ihm überhaupt nicht leicht 

machte, sich in den „Staubwirbeln der Zeit“ und 

der Systeme zu behaupten. Er hat im Jahre 1954 in 

seinem Buche „Kleines Nachspiel“ (österreichischer 

Bundesverlag für Unterricht, Wissenschaft und 

Kunst in Wien) Näheres darüber gesagt. Freimütig 

spricht er in diesem Rechenschaftsbericht seines 

Lebens und Wirkens von diesen Bitterkeiten, aber 

auch davon, was ihn aufrecht erhielt und was ihm 

Trost und Freude wurde. 

Eine Genugtuung blieb unserem Jubilar: Seine 

Ideen leben weiter und werden noch vielfache 

Frucht bringen, und seine Gemeinde steht treu zu 

ihm.  Karl Schodrok 

 

JOSEF KUNZ,  

EICHENDORFF  

HÖHEPUNKT 

UND KRISE DER SPÄTROMANTIK  

Ein Beitrag zum Verständnis seiner Novellen-

dichtung. Altkönig-Verlag, Oberursel, 1951. Das 

vorliegende Werk des Professors Josef Kunz der 

Universität Frankfurt/Main darf als eine der bedeu-

tendsten Erscheinungen der letzten Jahre über den 

Dichter, dem dieses Jahrbuch gilt, bezeichnet 

werden, weil es sich bemüht, von hoher Warte und 

aus neuer Sicht dem Wesen und der Eigenart 

Eichendorffs in seinen Werken näher zu kommen, 

insbesondere zu versuchen, die in dem dichteri-

schen Schaffen Eichendorffs allzeit spürbaren 

Spannungen zu erfassen und ihnen gerecht zu 

werden. Dabei geht die Arbeit im wesentlichen von 

einer bisher verhältnismäßig wenig gewürdigten 

Seite in seinem Schaffen aus, nämlich von seiner 

Novellenkunst. Sie bezeichnet sich in ihrem Unter-

titel ausdrücklich als einen Beitrag zum 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 99 

Verständnis Eichendorffscher Novellendichtung, ist 

aber darüber hinaus ein sehr bedeutsamer Versuch, 

die geistige Mitte Eichendorffs von diesem beson-

deren und wenig beachteten Orte aus festzustellen. 

Dabei fällt jedoch ins Gewicht, daß die Novellen 

einen guten Teil des lyrischen Schaffens des Dich-

ters mit umfassen, daß also die Grundlage der 

Arbeit in Wirklichkeit breiter ist, als es auf den 

ersten Blick den Anschein hat. Die behandelten 

Novellen sind: Das Schloß Dürande, Die Entführung, 

Aus dem Leben eines Taugenichts, Die Glücksritter, Das 

Marmorbild, also eine Reihe, bei der man kaum etwas 

Gemeinsames feststellen kann, das aber der Verfas-

ser doch findet und heraushebt, nämlich, daß sie 

insgesamt von der Beunruhigung erfüllt sind, von 

der Spannung, die dem Leben seine geistige Ge-

formtheit, aber auch die Frische und den Vorzug 

der Unerschöpflichkeit verleiht. Alles, was ge-

schieht, wird ausdrücklich abgehoben von der 

Gefahr der Verfestigung und Verdinglichung, wie 

die Analyse der einzelnen Novellen immer wieder 

zeigt. Diese Analysen, sorgfältig, umfassend, von 

einem tiefen mitfühlenden Verständnis getragen, 

erleuchten, klären, beleben den geistigen Gehalt der 

Dichterwerke, daß diese, obwohl längst bekannt 

und lieb, in neuem Glanz mit vielfältiger Strahlung 

als ein seltenes Gebilde erlebt und gesehen werden, 

wenn auch, das mag bei dieser Gelegenheit gesagt 

werden, wegen der besonderen existentiellen Schau, 

der der Verfasser zuneigt und unter der seine In-

terpretation steht, manche Deutung und Beziehung 

nicht die Beistimmung aller Leser finden dürfte, 

etwa die Herausstellung der Lebensangst als 

Grundhaltung, während doch die unstreitig vor-

handene Lebensfreude ein nicht zu übersehendes 

Moment in dem Schaffen des Dichters darstellt. 

Aber es wird eben doch das erstrebte Verständnis 

im Einzelnen und im Ganzen, im Sachlichen und 

Geistigen gemäß der Absicht des Untertitels er-

reicht. Dabei kommt dem Verstehen im Sinne 

Bollnows mehr Bedeutung zu als dem Diltheys, also 

dem „kritischen Verstehen“, das heißt: „die Inter-

pretation hält sich auch dafür offen, daß sich die 

Intention des Dichters und die Weise seiner Gestal-

tung unter Umständen in Widersprüche verfangen, 

die weniger in dem Unvermögen des eigenen 

Schöpfertums begründet, vielmehr als Ausdruck 

geschichtlicher Schwie- 

rigkeiten und Aporien zu verstehen sind.“ Von 

diesem Standpunkt aus versucht dann der zweite 

mehr systematische Teil des Buches, auf Ergebnisse 

der Interpretation zurückgreifend, den geistesge-

schichtlichen Ort des Dichters und seiner Novellen 

herauszuarbeiten, im Hinblick etwa auf die Rich-

tung der Romantik und die Wesensart der Novelle 

überhaupt, in der Stellung Eichendorffs zu A. T. 

[sic!] Hoffmann und Kleist, zu Sören Kirkegaards 

Anliegen, ferner bezüglich der Bedeutung der 

verwendeten Symbole und Motive, der Widersprü-

che in der Auffassung der Natur, usf., allerdings 

nicht zu Gott und zur Religion. Mit der Behandlung 

des Formproblems der behandelten Novellen und 

einer Reihe wertvoller Hinweise und Anmerkungen 

schließt das Buch, ein Werk, das ohne Zweifel in 

seiner Art einen Höhepunkt der Eichendorffarbeit 

und -forschung der letzten Jahre darstellt, das für 

das Verständnis Eichendorffs und der geistigen 

Ordnung, in der sein Denken und Schaffen steht, 

trotz gewisser Einschrnäkungen, von höchster 

Bedeutung ist und darüber neues Licht verbreitet, 

ein Buch, für das man dem Verfasser danken muß 

und dem man, hinsichtlich der Sache und der 

methodischen, stilistischen und geistigen Höhe viele 

Nachfolger wünschen möchte. G. Hyckel 

 

EICHENDORFF  

UND DAS BIEDERMEIER  

Die Frage nach der „bewußten Einstellung und 

unbewußten Stellung“ Eichendorffs zu der heute als 

„biedermeierlich“ bezeichneten Zeit etwa der Jahre 

1820–1850 wurde in der „AURORA“ 1954 von 

Wolf-Dieter Hütteroth gestellt und zu beantworten 

versucht. Sie hat, wie wir erst vor kurzem erfuhren 

und feststellen konnten, bereits 1951 einen anderen 

Nachwuchsforscher beschäftigt, der ihr in einer 

umfassenden Arbeit unter dem Titel „Eichendorff und 

das Biedermeier“ nachging. Während W.-D. Hütteroth 

den Begriff des Biedermeier zugrundelegt, wie ihn 

sein Lehrer Prof. Dr. Kluckhohn in seinem Aufsat-

ze „Biedermeier als literarische Epochenbezeichnung“ 

entwickelt hat, basiert die Untersuchung von Fr. J. 

Behnisch auf einer kritischen Erweiterung der 

Gedankengänge Kluckhohns, wie sie sein Lehrer 

Prof. Dr. Borchhardt zu geben bemüht war. Die 

Schrift wurde angeregt durch Mitarbeit im literatur-

historischen Oberseminar „Das Pro- 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 100 

blem des Biedermeier“ bei Professor Dr. Hans Hein-

rich Borchardt der Universität München im Winter-

semester 1950/51. Das Ergebnis der tiefschürfen-

den, umfassenden, sorgfältigen Arbeit, die in einem 

Umfang von 80 Seiten in Maschinenschrift vorliegt, 

kann mit dem Verfasser wie folgt zusammengefaßt 

werden: Eichendorff vertritt trotz seiner motivi-

schen Bindung an die ältere Romantik in seinem 

Werke eine neue Auffassung in Gesinnung und Stil, 

die im Gegensatz zu dieser im Begriff des Bieder-

meier eingeschlossen ist. Gewiß kann von einer 

realistischen Landschaftsdarstellung im Sinne 

Stifters bei ihm noch keine Rede sein. Eichendorffs 

Landschaft wird noch nicht typologisch und histo-

risch gesehen, wie das im späteren Biedermeier 

erstrebt wurde. Die deutliche Neigung zum Histori-

schen wird indessen schon spürbar. Kirche und 

Staat sind als Garanten der für ein fruchtbringendes 

Leben auf Erden notwendigen Ordnung gegeben. 

Das Gottesgnadentum des Königs wird durchaus 

anerkannt. Er gilt nicht als Monarch, dem man sich 

aus Gründen der Vernunft zu unterstellen habe, 

sondern wird aus der Sphäre des Gefühlsmäßigen, 

Familiären verstanden. Vertrauen wird in ihn 

gesetzt, wie Sohnesliebe dem pater familias vertraut. 

Ähnlich ist das völlig unspekulative Verhältnis zu 

Gott, der als ein liebender Gott verehrt wird. Der 

Glaube an die Geborgenheit in ihm gibt das Gefühl 

einer Sicherheit im Endlichen und gegen dessen 

Gefahren. Die christliche Religion wird vom Ge-

fühl her erlebt, die Kirche als überpersönliche 

Macht bejaht, weil sie die Brücke zwischen dem 

Diesseits und Jenseits sichert. Sie hilft die Ideale 

bewahren. Das Leben erscheint dort, wo es richtig 

erlebt wird, als ein „Zwischenspiel“ zwischen dem 

Endlichen und Ewigen. In ihm muß die Einheit 

von Gott und Welt erkannt werden. Wem das nicht 

gelingt, der ist dem Untergange geweiht. Auch die 

Kunst dient diesem Zwischenspiel, indem sie die 

Verwirklichung der Ideale in erreichbarer Höhe zu 

erlangen hilft. 

Gegen alles faustisches Bestreben, gegen titanische 

Aktivität, ja gegen alle Leidenschaften – wenn sie 

nicht für die Vollendung im Jenseits wirken – wird 

energisch Stellung bezogen. Sie gelten als der 

dämonische Gegenpol des aus der Klassik über-

nommenen Harmonieideals. Unglaube und Tita-

nismus bedrohen das 

harmonische Dasein. Der titanisch veranlagte 

Mensch macht sich schuldig. Diesen Gedanken zu 

gestalten bemüht sich Eichendorff in einigen seiner 

Dramen, die bereits Willenstragödien genannt 

werden können. Der Glaube an die von Gott 

gelenkte Weltgeschichte ist unerschütterlich. 

Im Tageskampf der Gesellschaft geht es gegen 

Philister in beiden Lagern: engstirnige, frömmelnd-

verlogene, prüde und bequeme Spießer einerseits; 

geniehafte, weltschmerzlerische, affektierte 

Bohémiens anderseits.  

Restauration ehrwürdiger Bauwerke und großer 

Vergangenheit wird begeistert begrüßt. – Die 

Helden der Romane entwickeln sich zum religiös 

bestimmten Ideal des Wirkens für die Gemein-

schaft. In der Lyrik wird – wie Nadler gezeigt hat – 

eine neue, für die kommende Literaturepoche 

gültige Form gefunden. Der typische spekulative 

Zug der zweiten Romantik, von der Eichendorff 

ausging, ist bei ihm gänzlich überwunden. Deshalb 

möchte der Verfasser nicht – wie bisher geschehen 

– Joseph von Eichendorff als den letzten Sänger der 

Romantik bezeichnen, sondern als einen jener 

Dichter, die – obwohl ihre Motivwelt und die durch 

Idee und Symbol transparent erscheinende Wirk-

lichkeit noch der Romantik angehören – in ihrem 

Lebensgefühl und in dem daraus resultierenden 

Persönlichkeitsstil das Biedermeier einleiten. 

Über die im letzten Satze ausgesprochene Ein-

gliederung Eichendorffs in die gesamtliterarische 

Entwicklung, die im Grunde eine interne Angele-

genheit literaturhistorischer Forschungsarbeit ist, 

dürfte das letzte Wort noch nicht gesprochen sein. 

Doch bleiben die Untersuchungen als solche, die 

sich auf das ganze Werk des Dichters in den Grup-

pen 1. Lyrik und Kleinepen, 2. Die beiden Romane, 

3. Acht Novellen, 4. Dramen, 5. Politische Schrif-

ten, 6. Historische und literarhistorische Schriften, 

7. Biographische Schriften erstrecken, auch für 

weitere Kreise wertvoll, weil sie noch enger zu dem 

geliebten Dichter und seinem Werke führen und 

manche seiner besonderen Wesenszüge in neues 

aufhellendes Licht rücken. 

Wir bedauern nur, daß wir erst drei Jahre nach 

Fertigstellung der Arbeit von ihr Kenntnis bekom-

men haben und dürfen die Bitte an die Herrn 

Professoren der entsprechenden In- 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 101 

stitute und die Verfasser von Arbeiten, die unser 

Arbeitsgebiet betreffen, richten, uns von der Been-

digung bzw. dem Erscheinen solcher Arbeiten zu 

unterrichten. G. H. 

 

EICHENDORFFS „INCOGNITO“  

Aus einem Erfahrungsbericht der Hohnsteiner über 30 

Aufführungen des Puppenspiels  

In der AURORA 1953 ist von der Absicht der 

Hohnsteiner Puppenspiele berichtet worden, das 

Eichendorff-Puppenspiel „Das Incognito“ aufzufüh-

ren. Inzwischen hat die Bühne bereits rund 30mal 

dieses Puppenspiel vor unterschiedlichem Publikum 

gezeigt. Es hat sich dabei erwiesen, daß dieses Spiel 

großes Aufsehen erregt und schon in den Über-

schriften der Presse kommt zum Ausdruck, wie 

erstaunt man einmal über die Tatsache ist, daß 

Eichendorff überhaupt ein Puppenspiel geschrieben 

hat, zum anderen, daß Eichendorff von der Seite 

des politischen Satirikers gezeigt wird, als der er im 

allgemeinen unbekannt ist.  

Die Presse setzte sich überhaupt sehr eingehend 

mit Eichendorff und dem Puppenspiel der Hohn-

steiner auseinander. Aus vielen Berichten spricht 

Zustimmung und Begeisterung. Z. B. sind sich die 

großen Hamburger Zeitungen fast alle in der 

Meinung einig, daß es ein Verdienst ist, dieses 

kleine Eichendorff’sche Spiel der Vergessenheit 

entrissen zu haben. Es fehlt aber auch nicht an 

kritischen Pressestimmen, die auf Schwächen des 

Eichendorff’schen Spieles hinweisen. 

Das Eichendorff-Puppenspiel liegt in drei ver-

schiedenen Fassungen vor, die beweisen, daß 

Eichendorff sich sehr um den Stoff gemüht hat. 

Die Tatsache, daß das Stück nie ganz zur Zu-

friedenheit Eichendorffs ausgefallen ist, hat der 

letzte Pressekritiker wohl gespürt, und auch wir 

Hohnsteiner fanden bei der Einstudierung, daß das 

Stück harte Übergänge hatte, daß einzelne Rollen 

nicht konsequent durchgeführt worden waren und 

vom Dramaturgischen her dem Stück mancher 

Mangel anhaftete. Wenn wir uns trotzdem ent-

schlossen, es aufzuführen, so deswegen, weil wir 

glaubten, es einfach Eichendorff schuldig zu sein 

und weil zudem eine solche Reihe politischer 

Wahrheiten so unglaublich exakt und angriffslustig 

in dem Spiel gesagt sind, daß es schade gewesen 

wäre, wenn sie niemals von einer Bühne herunter 

gesprochen worden wären. Wir fanden in dem 

Bühnenwerk Eichendorffs „Krieg den Philistern“ 

zudem das gleiche Thema noch einmal angeschla-

gen und haben aus diesem Stück etliche Sentenzen 

in das Puppenspiel hinübergenommen. Wir gaben 

weiter durch pantomimische Szenen eine Ausdeu-

tung der Dialoge, spielten also stumm die Gedan-

ken Eichendorffs weiter aus und schließlich durch-

schossen wir das Spiel noch mit einer Zwischensze-

ne, in der modern gekleidete Puppen, die Typen aus 

dem Theaterpublikum darstellen, sich über das 

Stück und seinen Wert unterhalten. Wir glauben, 

damit durchaus im Sinne der Romantiker zu han-

deln, deren Grundzug, in den Bühnenwerken zum 

mindesten, ja die Ironie ist. Es heißt unserer Mei-

nung nach, den Zeitgeist der Romantiker besonders 

treffen, wenn die Ironie, die dem Werke zugrunde 

liegt, in dieser Weise noch einmal ironisiert wird.  

Das Beglückende an dem ganzen Spiel ist, daß es 

nicht einfach vom Publikum hingenommen wird, 

sondern daß das Stück zum Gespräch und zur 

Diskussion anregt, die weniger die Form als viel-

mehr den Inhalt des Spieles angeht. Wenn ein Spiel 

zur Auseinandersetzung anregt, ist die Wirkung in 

jedem Falle positiv. Wir haben das Spiel vor allen 

möglichen Publikumszusammensetzungen auspro-

biert. Wir haben vor hochgeistigen Menschen und 

vor ganz schlichten gespielt. Überall war es so, daß 

man sich dem Zauber der Vorstellung keinesfalls 

entziehen konnte. Überall wurde in den literarisch 

bewanderten Kreisen eine lebhafte Beschäftigung 

mit der Romantik und Eichendorff durch das Spiel 

ausgelöst. Schlichte Menschen, die ganz unvorein-

genommen das Spiel erlebten, waren jedoch nicht 

minder von dem Spiel beeindruckt und es gibt 

vielleicht keine schönere Kritik, als jenen Satz, den 

ein süddeutscher Bauer aus einem Dorf im Hohen-

zollernschen nach der Vorstellung als Dank und 

Kritik zugleich über das Eichendorff-Puppenspiel 

sagte: „Da wird man direkt ein guter Mensch.“ 

Friedrich Arndt 

 

„DAS SCHLESISCHE JAHRHUNDERT“  

Im Rahmen des großen Schlesiertreffens 1954 in 

Frankfurt a. M. hielt Schriftsteller Professor Fried-

rich Bischoff, seit 1946 Intendant des Süd-

westfunks, im Rahmen einer Feierstunde in der 

historischen Paulskirche die Festrede: „Schlesien 

zwischen gestern und morgen.“ Dabei 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 102 

sprach er auch über die Höhepunkte des dich-

terischen Schaffens der Schlesier und damit auch 

über Eichendorff: 

„Dreimal hat Geist und Schöpferkraft aus schlesi-

schem Geblüt entscheidend verändernde Wirkung 

ausgeübt. Mit dem Jahrhundert des Barocks, dem 

siebzehnten, das mit Fug und Recht das schlesische 

Jahrhundert geistesgeschichtlich genannt wird, also 

rund vierhundert Jahre nach der Landnahme, hob 

es an. Während Michael Willmann, der Maler, in die 

Kuppeln der Kirchen und Klöster sein himmlisches 

und irdisches Elysium aufglühen ließ, gab der 

Vorläufer, der, möchte ich sagen, Johannide: Martin 

Opitz aus Bunzlau, der deutschen Poesie die Sat-

zung und den neuen Takt an. Er weist mit seinem 

Wirken schon auf das große Ziel hin, die deutsche 

Einheitssprache im Gedicht hervorzubilden. 

Das schlesische Jahrhundert, selbstverständlich 

gewordener geistesgeschichtlicher Begriff: ehr-

fürchtig sollten wir dem Klang dieser Worte nach-

lauschen, der uns heute noch und wohl für immer-

dar bezeugt. 

Umschlossen von diesem prangenden Zeitgewölbe, 

wie eine Perlmutter rauschend, klingt Vers und Lied 

des „cherubinischen Wandersmannes“ Angelus 

Silesius, des Andreas Gryphius von Angst und 

Lebenspein geschliffene Sonette, eigentlich uns 

heutigen erst ganz nah in ihrer apokalyptischen 

Deutungskraft. Und steht dann, um nur noch einen, 

den größten, aus der quellenden Fülle der Zeit zu 

nennen, wie Opitz an seiner Epoche Anfang, am 

Beginn des achtzehnten Jahrhunderts, Johann 

Christian Günther, als erneuerter Johannide, weg-

weisend in die Zukunft. Man nennt und nannte ihn 

den Vorläufer Goethes. Er wird es nur insoweit, als 

in ihm zum allerersten Male die unverhüllte Seele, 

allerdings eine allerärmste, schon im Jugendfrühling 

auslöschende Seele, ganz ohne verhüllende Zeit-

zierat in Lust und Qual sich preisgibt und offenbart. 

„Hier starb ein Schlesier“, dichtet er seinen eigenen 

Grabspruch, „hier starb ein Schlesier, weil Glück 

und Zeit nicht wollte, daß seine Dichterkunst zur 

Reife kommen sollte ...“ 

Mit Günthers Tod beginnt zunächst, nach einer 

Epoche unbändigsten Formwillens, das tiefe Atem-

holen, wie ich es nennen möchte. Aber ich vergesse 

nicht, daß während dieses schöpferi- 

schen Einatmens zum achtzehnten Jahrhundert 

hinüber in Oberschlesien Unerhörtes sich vollzog. 

Im Wald- und Heideland Oberschlesien, wo bei 

Tarnowitz schon seit langem Erzgruben aufbereitet 

waren, gibt der Graf von Reden, sozusagen der 

Wirtschaftsbeauftragte des preußischen Friedrich, 

damals dem oberschlesischen Bergbau das Zeichen. 

In Lubowitz bei Ratibor also wird 1788 Joseph von 

Eichendorff geboren. Ihn, den Vollender des 

romantischen Liedes, aber ebenso unsterblicher 

musikalisch-spielerischer Erzählungskunst, nimmt 

die Landschaft seines Kindheits- und Jugenderleb-

nisses: Schloß, waldverdunkeltes Odertal und ferner 

Beskidenglanz, für sein ganzes Leben gefangen. 

Wieder ein Vollender und Vollendeter im Anfang 

einer neuen Zeit. Sein silbergrünes Waldhorn liegt 

wohl noch heute verzaubert im Waldgrund bei 

Lubowitz. Und es mag geschehen, was da will: Wer 

diesen unvergänglichen Ton der Seele als ein Schle-

sier gefunden, der baut noch heute mit uns und für 

uns alle an unserem geistigen Himmelreich, das wir 

halten und unermüdlich mit all unserer Kraft 

auswölben wollen, um wenigstens dort Raum zu 

haben für unserer Seele Atemzug. 

„Das Rad an meines Vaters Mühle brauste und 

rauschte schon wieder recht lustig, der Schnee 

tröpfelte emsig vom Dache, die Sperlinge zwitscher-

ten und tummelten sich dazwischen; ich saß auf der 

Türschwelle und wischte mir den Schlaf aus den 

Augen.“  

Erinnert man sich dieser Zeilen, dieses anheimelnd 

melodischen Tonfalls?  

Es handelt sich um die Introduktion von Eichen-

dorffs Erzählung vom „Leben eines Taugenichts“. 

Man wird uns nicht gleich eines platten und derben 

Provinzialismus zeihen, wenn wir als Schlesier 

sozusagen mit Haut und Haar Besitz ergreifen, von 

jener melodischen Wendung. Und wenn wir dabei 

fühlen, heute, ja, in dieser Stunde, als säßen wir 

wieder auf der Türschwelle vor unsers Lebens Zeit, 

vor uns die Kleinodien unseres Landes: Berg, Fluß, 

Wald und Tal, die gedrungenen Hufendörfer in den 

goldenen Weizenbreiten, und am Horizont die 

Städte wie alte Wappensiegel der Erde eingedrückt, 

dann haben wir das Bild, das unsterbliche Bild in 

Zeit und Ewigkeit. Aber nicht den Schlaf, wie der 

Taugenichts, wischen 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 103 

wir uns dabei aus den Augen. Eine verstohlene, eine 

stille Träne wird es sein. Schämen wir uns ihrer 

nicht. Denn nun hat man uns grimmig aufwachen 

gemacht, so daß auch der auf der Flucht geweinten 

Tränen Flut uns die neue Aufgabe der Schlesier in 

unserer harten, grausamen Zeit nicht wird ver-

schleiern können. Um den Vollender der deutschen 

Romantik, Joseph von Eichendorff, wahrhaft auch 

schlesisch zu begreifen, müssen wir Heutigen auf 

dem eigenen schweren Wege zu unserer neuen 

Verleiblichung und Verseelung ins Volksganze 

beharren. Denn es hat schon aus ihm für das ganze 

Volk gesungen. „O Täler weit, o Höhen!“ 

Das ist so schwäbisch wie alemannisch, so rheinisch 

wie niederdeutsch. Aber es ist schlesisch zugleich, 

und das bindet uns im Geiste mit allen Stämmen zu 

der Einheit, die eine deutsche Zukunft in Frieden 

verbürgt.  

Aber noch einmal, kurz vor dem Hingang des 

Landes, eigentlich nur wenige Jahre nach Eichen-

dorffs Tod, während am Eulengebirge schon die 

Webmaschinen rattern, Waldenburg in Nieder-

schlesien und das oberschlesische Revier das In-

dustrie-Joch endgültig umzwingt, bricht schlesi-

scher Geist in seine dritte Verwandlung und Voll-

endung auf und erobert sich im gewaltigen Werk 

Gerhart Hauptmanns die ganze Welt. 

 

FRANKREICH 

UND DIE DEUTSCHE ROMANTIK  

Zu diesem Thema haben wir in der vorjährigen 

„Aurora“ S. 119 f. bereits mit freudiger Genugtuung 

berichtet. Wir fragen allerdings immer noch nach 

dem Übersetzer und Verleger, die uns nicht nur 

allzu eilfertig mit Modernismen Satrescher Proveni-

enz überschwemmen, sondern selbst der „unmo-

dernen“ Romantik ihr Augenmerk zu schenken 

wagen. Unser nächstjähriger Almanach wird jeden-

falls das Seine nicht versäumen. 

Man muß nicht unbedingter „Nadlerianer“ sein, um 

etwas daran zu finden, daß Eichendorff und Kleist 

von der Oder stammen; der eine vom Ober-, der 

andere vom Mittellauf. Auch die Frage, ob Kleist 

mehr der Klassik oder der Romantik zuzuordnen 

sei, bleibe der Streitlust der Literaturhistoriker 

überlassen. Daß es so etwas wie eine ostdeutsche 

Romantik gibt, wissen wir seit Hamann und Herder  

ebenso wie die Etikettierung in Berliner, Hallenser 

und Wiener Romantik, die sich immerhin in eini-

gem von der Heidelberger unterscheidet. Das 

ostdeutsche Wurzelreich der Romantik mag kein 

Zufall sein.  

Wenn sich für unsern westlichen Nachbarn im 

Politischen die Ebene östlich des Eisernen Vor-

hangs als ebenso merkwürdiges wie kaum noch 

verständliches Tabu erweist, so macht es aufhor-

chen, daß sich im Geistigen der Frankfurt-

Oderianer Kleist zusehends als deutscher Lieb-

lingsdichter der Franzosen entwickelt und mit 

Abstand seinen appollinischen Bruder aus Frank-

furt-Main, dem er schon zu Lebzeiten den Lorbeer 

von der Stirn reißen wollte, hinter sich läßt. Wir 

lesen es bei André Maurois im Juniheft der „Revue de 

Paris“ 1954: „Sein schmerzhaftes Genie und sein 

tragisches Schicksal machen ihn zum Bruder unse-

rer Jugend. Der Prinz von Homburg ist ihr näher 

als Götz von Berlichingen. In diesem Duell der 

Genies, das lange unentschieden schien, gewinnt 

Kleist in diesem Augenblick einigen Vorsprung.“ 

Das Thema Frankreich und die deutsche Romantik 

ist seit dem Jahre 1951 aktuell. Damals brachte das 

Theatre National Populaire unter Jean Vilar mit 

Gerard Philipe in der Titelrolle den „Prinzen von 

Homburg“ so erfolgreich heraus, daß eine Auslands-

gastspielreise gewagt werden konnte. Sie hat, wie er 

innerlich, auch das deutsche Theaterpublikum 

begeistert. 1953 erschien dazu eine kritische Studie 

des Straßburger Literaturprofessors Schlagdenhauf-

fen, auf deren Bedeutung auch im Eichendorff-

Almanach „Aurora“ Jg. 1954 hingewiesen wurde. 

Jetzt ist bei Corti-Paris Kleists „Penthesilea“ in 

französischer Übersetzung erschienen. Gleichzeitig 

veröffentlicht die Zeitschrift „La Parisienne“ eine 

Übertragung des „Käthchens von Heilbronn“. 

„Kleist erobert Frankreich“ überschreibt drum mit Fug 

die amerikanische „Neue Zeitung“ H. Jacobis Pariser 

Bericht in Nr. 194/1954, worin dem Kleistbild und 

der Kleistbegeisterung der Franzosen nachgegangen 

wird. Für sie ist Kleist der Romantiker par 

excellence. André Maurois nennt ihn „le type méme 

du romantique absolu“. Das sei gern zur Kenntnis 

genommen und erneut als Bestätigung empfunden, 

daß die Dichter die besten Botschafter von Volk zu 

Volk und ihrer Verständigung sind. 

  Alfons Hayduk 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 104 

EICHENDORFFS „TAUGENICHTS“  

IN RUSSLAND 

Im Jahre 1947 begrüßten wir im Kriegsgefan-

genenlager nach einem harten russischen Winter 

den Frühling mit einer festlichen Abendstunde 

unter dem Titel „Aus dem Leben eines Taugenichts“. 

Schön gemalte Plakate hatten die Veranstaltung 

schon Tage vorher angekündigt. Sie fand in dem 

Raum einer ehemaligen Küchenbaracke statt. Der 

schon ungewöhnlich helle nordrussische Maiabend 

verbreitete ein starkes, farbiges Licht.  

Wir hatten uns auf eine improvisierte Bühne ge-

setzt: links die Instrumentalisten in einer Laube aus 

frischen Feldblumen, die wir nachmittags am 

Scheksna-Ufer vor dem Lager pflücken durften, 

und rechts wir zwei Sprecher: ein Wiener Schau-

spieler und ich. Ein Ansager verknüpfte die ausge-

wählten, von uns gelesenen Textstellen. Die In-

strumente (Zinkblech-Cello, Konservenblech-

Geige, Fichtenholzbratsche) waren in den Winter-

monaten nach den Angaben des Komponisten 

Heinrich Spitta von einem mecklenburgischen 

Stellmacher gefertigt worden, der sich früher 

niemals mit etwas Ähnlichem befaßt hatte. Echt 

war ein – leider nicht wohltemperiertes – Klavier, 

das im März 1946 mit einem Beutezug aus Breslau 

eingetroffen war. Unser Kammerchor sang die 

eingestreuten Lieder: „Wem Gott will rechte Gunst 

erweisen“, „Nach Süden nun sich lenken“, „Durch Feld 

und Buchenhallen“ (von Spitta für diese Aufführung 

komponiert, später bei Möseler in Wolfenbüttel 

erschienen. Siehe Aurora 1954 S. 112 Nr. 117), ein 

Soldatenchor „Wer in die Fremde will wandern“ (Hugo 

Wolf), „Wohin ich geh’ und schaue“ (Spitta, noch nicht 

veröffentlicht), am Klavier begleitet von Eckehart 

Tietze aus dem Kreise um Thomaskantor Günther 

Ramin, jetziger Kirchenmusikdirektor in Altenburg.  

Den Hintergrund hatte ein Kamerad, im Zivilberuf 

Gärtner, mit einem großen Vorhang aus Kornblu-

men geschmückt, wie sie während der wenigen 

warmen Monate des Nordens in ungewöhnlicher 

Üppigkeit blühen.  

Wir hatten uns eine gewiß verzeihliche Über-

raschung für unsere Hörer ausgedacht. Dr. Werner 

Beinhauer, seit seiner späten Heimkehr 1953 Pro-

fessor an der Universität Köln, wartete mit seiner 

echten Violine in einem Verschlag, der von dem 

Vortragsraum abge- 

teilt war, bis Prof. Spitta ihm mit einem durch die 

Bretterwand gesteckten Zweig das Einsatzzeichen 

gab. Das geschah an der Stelle: „Wie ich nun eben 

so weiter fortschlendere und vor Vergnügen, 

Mondschein und Wohlgeruch gar nicht weiß, wohin 

ich mich wenden soll, läßt sich tief aus dem Garten 

eine Gitarre hören.“ In dem Augenblick begann Dr. 

Beinhauer, für die Zuhörer unsichtbar, eine selbst-

komponierte Geigenkantilene, die lang und sehn-

süchtig verklang, ehe weitergelesen wurde. Wenn 

man sich das intensive Licht des Abends, das Blau 

der Kornblumen und unser abgetragenes Feldgrau 

dazu denkt, kann man sich den Eindruck des 

Augenblicks vorstellen. Wieder einmal kamen 

Rilkes Verse aus dem zehnten Sonett an Orpheus 

unserer Situation nahe: 

„Aber noch ist uns das Dasein verzaubert; an 

hundert 

Stellen ist es noch Ursprung. Ein Spielen von reinen 

Kräften, die keiner berührt, der nicht kniet  

und bewundert. 

 

Worte gehen noch zart am Unsäglichen aus... 

Und die Musik, immer neu, aus den bebendsten 

Steinen, 

baut im unbrauchbaren Raum ihr göttliches 

Haus.“ Franz Joachim Behnisch 

 

EICHENDORFF IN AFRIKA  

1952 brachte eine Illustrierte einen Bildbericht 

„Eichendorff bei den Watussi“. Der Bericht stammt von 

der Nerother Afrika-Expedition. Die großgewach-

senen Watussitänzer aus Ruanda, einem Gebiet, das 

früher zu Deutsch-Ost-Afrika gehörte und heute 

belgisches Mandatsgebiet ist, wurden durch den 

Film „König Salomons Diamanten“ bekannt. Beim 

Besuch der Expedition gefiel dem Negerstamm der 

Watussi besonders gut ein Eichendorfflied.  

Carl Henrich, der Kameramann der Expedition, 

schrieb unserm Mitarbeiter Georg Hyckel auf 

Anfrage, es habe sich um das Eichendorfflied 

gehandelt „Wandern lieb ich für mein Leben“. Er meint 

noch: Dieses Erfolgslied begleitete uns zwei Jahre 

durch ganz Afrika. Unterwegs verdienten wir unser 

Reisegeld durch Vorführen von deutschen Kultur-

filmen und mit Liedern zur Laute. So sangen wir 

auch überall das Eichendorfflied, nicht nur bei den 

Watussi, die es gleich umdichteten, sondern auch 

z. B. in 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 105 

Rhodesien und in Eingeborenen-Sendern. Auch 

dort hat ein schwarzer Komponist und Guitar-

renspieler die Melodie übernommen. Wir sangen 

das Lied nach zwei verschiedenen Melodien, so als 

Wanderlied von Joede. – Na also! 

 

DER „ÖSTERREICHISCHE“ MEISTER  

DER SPÄTROMANTIK  

Wer erinnert sich nicht gern der vielfältigen Gesell-

schaftsspiele in kleinerem oder größerem Kreise, 

die in Kindheits- und Jugendtagen das Zimmer des 

Geburtstagskindes mit fröhlichem Widerhall erfüll-

ten? Und wer gedächte nicht mit innerer Freude der 

heiteren Sonntagnachmittage in der Heimat – im 

Jugendland –, wenn gemeinsam mit Vater und 

Mutter im behaglichen Wohnzimmer Spiele am 

runden Mahagonitisch gespielt wurden? Da gab es 

Lotto und Halma und Mühle und Dame, und 

selbstverständlich wurde auch Quartett gespielt, in 

den verschiedensten Ausgaben und immer wieder, 

bis die Eltern, erschöpft, uns Kinder flehentlich 

baten, nun aber für den Rest des Tages für ihre 

eigenen Anliegen „beurlaubt“ zu sein. 

Jetzt sind es die eigenen Kinder, die Freude am 

Gesellschaftsspiel haben. Auch ein Quartett-Spiel 

kam ins Haus, und es sollte unbedingt ein Dichter-

Quartett sein. Nun war es auch für uns Eltern aus 

mit den freien Sonntagnachmittagen. Denn das 

„Spiel“ des Lebens begann von neuem, nur daß 

man, als Elternteil, wie von selbst auf die passive 

Seite hinübergewechselt war, – sich also von der 

aktiven Kinderschar mitleidslos ins Schlepptau 

nehmen ließ. Das bedeutete, ebenfalls stundenlang 

auszuharren beim Spiel. Heute war das Dichter-

Quartett an der Reihe. 

„Nun, Mutti, hast du von den Dichtern der Roman-

tik vielleicht – Novalis?“  

„Aber gewiß, mein Junge.“ Und ich reiche meinem 

Sohne die gewünschte Karte hinüber. Dietrich wird 

mutig. „Und – hast du auch noch – Eichendorff?“ 

Ich blättere in meinen Spielkarten. Tatsächlich, ich 

habe auch diese Karte –: den geistvollen Kopf mit 

dem aristokratischen Profil, dem kühnen und doch 

so gemütstiefen Blick. Mein Auge fällt auf die 

Unterschrift. Ich lese die wenigen Zeilen – und lese 

sie noch einmal! Da steht es wirklich geschrieben: 

„Joseph Freiherr von Eichendorff, geb. 1788, gest. 

1857. Der 

österreichische Meister der Spätromantik ist ein 

Sänger des deutschen Waldes von oft volks-

liedhafter Schlichtheit. ,In einem kühlen Grunde’, ,Wem 

Gott will rechte Gunst erweisen’, ,Aus dem Leben eines 

Taugenichts’, ,Novelle’.“  

Eichendorff – ein Österreicher? Lubowitz in Ober-

schlesien, Eichendorffs Jugendparadies vor den 

Toren Ratibors – in Österreich? Es ist bedauerlich, 

wenn unsere Jugend unzutreffend unterrichtet wird 

und gerade auch beim Spiel. Gewiß standen und 

stehen Österreicher und Schlesier wie Brüder 

miteinander und sind geschichtlich und blutsmäßig 

eng miteinander verbunden. Dies gilt gerade für 

Eichendorff, der schwankte, ob er in österreichische 

oder preußische Dienste treten sollte. Er entschied 

sich für Preußen, wenn es ihn auch immer wieder 

auch zu Österreich hinzog, wie wir aus seinen 

Dichtungen, Briefen und Tagebüchern wissen. Ihn 

aber deshalb als österreichischen Dichter zu stem-

peln, das bleibt nun einmal falsch und geht zu weit. 

Eichendorff verehren wir als einen der Größten 

unseres schlesischen Stammes, und als Schlesier war 

er ein rechter Mittler zwischen Nord und Süd, Ost 

und West. Dem Quartett beigefügt ist eine Karte 

mit dem Aufdruck: „Für dieses Dichter-Quartett 

wurden die historischen Vorlagen sorgfältig auf ihre 

Eignung hin durchgesehen.“  

Ich kann das nicht finden.  Leontine v. Groeling 

 

FRIEDRICH BISCHOFF,  

„IM MORGENROT“ 

Die straff und eingängig gebaute Eichendorff-

erzählung erschien eben in der Reclam’schen Uni-

versalbibliothek (als Nr. 7377), und zwar mit noch 

zwei anderen Erzählungen Friedrich Bischoffs, 

nach der ersten Erzählung das ganze Bändchen 

unter dem Titel „Rübezahls Grab“. In einem Nach-

wort gibt Herbert Günther eine eindrucksvolle 

Schilderung von Leben und Werk Friedrich Bi-

schoffs, des schlesischen Dichters gesamtdeutscher 

Geltung. Professor Friedrich Bischoff, anerkannter 

Bahnbrecher auf dem Gebiete des Rundfunks und 

des deutschen Hörspiels, wirkt z. Zt. als Intendant 

am Südwestfunk in Baden-Baden. 

Wie Hans Brandenburgs Roman „Das Zaubernetz“, 

so ist auch Friedrich Bischoffs Erzählung „Im 

Morgenrot“ eine Liebesgeschichte um den jungen 

Eichendorff, gewebt aus Dichtung und Wahrheit, 

zart, taktvoll und zu Herzen ge- 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 106 

hend, eine Huldigung des Autors vor dem Genius 

seines großen Dichterlandsmannes Joseph v. 

Eichendorff. 

Bischoff ist ein guter Kenner von Eichendorffs 

Leben und der Eichendorff-Literatur und so er-

leben wir in seiner Erzählung überzeugend das 

Ende der „Lubowitzer Jubelperiode“, jenen Tag, da 

der junge Eichendorff Abschied nehmen muß von 

dem geliebten „Jugendparadies“, da eine selige 

Jugendverliebtheit zerbricht und den Dichter reifen 

läßt für den Ernst des Lebens. „Im Morgenrot“ ist 

aber mehr als ein Stimmungsbild. „Bischoff gibt 

Milieu und kommt doch nicht darin um, schaut das 

Hintergründige und verliert doch nicht den Boden 

unter den Füßen“, sagt Herbert Günther. Auch für 

Bischoffs Erzählungen in dem ansprechenden 

Reclam-Büchlein gilt jenes Wort von Novalis, zu 

dem sich Bischoff bereits in seinem Roman „Die 

goldenen Schlösser“ bekannt hatte: „Das Äußere ist ein 

in Geheimniszustand erhobenes Innere.“ Beide – 

Eichendorff und Bischoff – „vergessen über dem 

Schwärmen nie das Formen.“ K. S. 

 

ÖSTLICHE ROMANTIK?  

Der Beitrag des deutschen Ostens zur Romantik ist 

zweifelsohne nicht nur recht wesentlich, sondern 

von Hamann über Herder bis Eichendorff sogar 

entscheidend. Nichtsdestoweniger ist die Romantik 

in summa eine gesamtdeutsche Erscheinung, als 

welche sie, wie auch die Träger obiger Namen, 

gewertet werden muß. Dies eigens wieder einmal zu 

betonen, fällt einem bei, wenn man in einer sonst 

überaus lesenswerten Handreichung zur deutschen 

Ostkunde im gleichen Satze und Atemzuge mit der 

Nennung Eichendorffs auf die Formulierung stößt: 

„... die östliche Romantik kündet davon, im Gegen-

satz zur westlichen Verstandesrichtung die eigentli-

che Gefühlsromantik.“ 

Ost und West-Gefühl und Verstand: oh, ihr 

schrecklichen Vereinfacher! Gerade wer für die 

Schule vereinfacht, darf nicht verbilligen. Jener 

belesene Autor empfindet selber eingangs für 

wertvoll, festzuhalten, „daß beide wesentlichen 

Verhaltensweisen des Menschen die Gestalt des 

ostdeutschen Dichters bestimmen.“ Dann, bitte, 

lassen wir doch östliche und westliche, und kenn-

zeichnen mit Paul Fechter: erste, zweite, dritte und 

letzte Romantik. Was darüber ist, ist von gestern. 

  A. H. 

EICHENDORFF-MUSEUM  

JAHRESBERICHT 1953/54  

Es ist doch wieder ein gutes Stück vorwärts ge-

gangen in diesem Jahr: das „Schlesienzimmer“ 

wurde eingerichtet! Zwei dreiteilige Nußbaum-

Schrankvitrinen an den Längswänden mit schmü-

ckender Ahorneinlage können in vielen Schüben 

und Regalen Ausstellungs- und Archivgut aufneh-

men. Schon ist der Grundstock zu einer „Schlesien-

bücherei“ gelegt, in der wir schlesische Literatur 

von Eichendorffs Umwelt bis zur Gegenwart 

sammeln, deren Autoren oder Werke irgendwie in 

Beziehung zu Eichendorff stehen. 

Hans Eberhard von Besser, durch den Schwie-

gersohn Eichendorffs mit der Familie des Dichters 

verwandt, stiftete seine sämtlichen Werke. Der in 

der Emigration 1941 heimwehkrank gestorbene 

Max Herrmann-Neisse fehlt als Verehrer Eichen-

dorffs nicht mit seiner feinen Lyrik und seinem 

„Kajetan Schaltermann“ aus seiner Vaterstadt. Dane-

ben stehen Dr. Hellmut Richter, Teuber, Rakette, 

Prof. Bischoff, Ulitz u. a. m., die auch meist Hand-

schriften und Fotos stifteten. 

Die gefüllten Schaukästen harren seit Monaten auf 

die Besucher. Von den stilvollen Wandleuchten fällt 

mildes Licht in den ruhigen Raum, den eine dunkel-

rot gepolsterte Sitztruhe mit gleichfarbener Gardine 

an dem einzigen Fenster gemütlich abschließt. In 

den Ecken geben kleine Tischchen, mit besonderen 

Schaustücken belegt, dem Ganzen etwas Anhei-

melndes. In großen Frakturbuchstaben kündet ein 

zartgrünes Spruchband an der Wand Eichendorffs 

Schlüsselwort: „Schläft ein Lied in allen Dingen.“ 

Durch die Einrichtung dieses Zimmers ist es uns 

jetzt schon möglich, auswärtige Eichendorff-Ver-

ehrer durch die stimmungserfüllten Räume zu 

führen. Einen ganzen Sonntagnachmittag wallfahr-

teten die Gruppen der Schlesischen Landsmann-

schaft aus Lindau am Bodensee zu unserem Haus-

dichter. Besonders freute uns die Anteilnahme der 

Jugend; ein schöner Auftakt hierzu: der erste Be-

such einer Schulklasse (Oberschule Wangen im 

Allgäu) unter Dr. Scheurle. – Die „Hohnsteiner 

Puppenspieler“ (Max Jakob) haben wieder Eichen-

dorffs „Incognito“ neubearbeitet und den Text mit 

Eichendorffs Satire „Krieg den Philistern“ bereichert. 

Friedrich Arndt, Hamburg, berichtet uns im Muse-

um, daß er mit dieser Bearbeitung schon 21 Auf- 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 107 

führungen erlebte. Leider ist es uns bisher noch 

nicht möglich gewesen, das Stück in Wangen selbst 

aufführen zu lassen. – Richard Schneider benutzte 

den Aufenthalt im Eichendorff-Hause zu eifrigen 

Studien für ein Eichendorff-Konzert des Fuldaer 

„Franz-Schubert-Chores“, vorgemerkt zur Feier der 

Patenschaftsübernahme der Bundeshauptstadt 

Bonn für die Stadt Oppeln. – Das Kulturwerk 

Schlesien ermöglicht uns immer wieder wichtige 

Neuanschaffungen; ich nenne nur: die Erstausga-

ben von „Ahnung und Gegenwart“, „Graf Lucanor“, 

„Frauentaschenbuch“ für das Jahr 1818 von Fouqué 

mit sieben Erstdrucken Eichendorff’scher Ge-

dichte, eine Mappe mit 48 handsignierten Ori-

ginallitos zu „Dichter und ihre Gesellen“ von R. von 

Hoerschelmann, 33 handsignierte Radierungen zu 

„Ahnung und Gegenwart“ von Ebertz, Originallito-

graphien zum „Taugenichts“ von Praetorius, sowie 

das dazugehörige Originalwerk Nr. 116 im Hans 

von Weber-Verlag, München. 

Zwei Eisenkunstgußplaketten mit Eichendorff-

Aussprüchen zur Erinnerung an die Eröffnung der 

Gedenkstätte des deutschen Ostens auf Schloß 

Burg an der Wupper stiftete Professor Luchtenberg. 

Auch die Angehörigen der Familie Eichendorffs 

lassen es sich angelegen sein, uns mit ihren Stiftun-

gen zu bedenken. Regierungspräsident i. R. Dr. 

Simons, Wiesbaden, überreichte uns wichtige 

Familienfotos; durch ihn gelangten wir in den 

Besitz eines Familienalbums aus dem Nachlaß der 

Witwe Karl Frhr. v. Eichendorff aus dem Kloster 

Frauenwörth (Chiemsee). Frau Paula Latzel schick-

te uns zwei altsilberne dreiarmige Leuchter für fest-

liche Veranstaltungen mit Kerzenbeleuchtung. 

Auch Nachrichten aus Obersee treffen ein. Der 

Professor für deutsche Literatur an der Universität 

Ohio, Oskar Seidlin, kündigte seinen Studienbesuch 

für August an. Professor Hans W. Schönberg – 

selbst aus Schlesien stammend – von der Johns 

Hopkins Universität in Washington bittet um 

Material für sein Forschungsprojekt über „Heimatge-

danke und Heimatpolitik“ der Heimatvertriebenen. 

Als Dritter wünscht Professor Releigh aus den USA 

Mitteilungen für seine Publikationen. Außerdem 

meldet sich ein früherer Schüler des Oppelner 

Gymnasiums. Es ist anzunehmen, daß sich darin 

die Propagandaarbeit von Christine Schodrok durch 

„Internationes“ auswirkt. 

Willibald Köhler möchte aber das Museum zu 

einem lebendigen Kulturzentrum entwickeln. Einer 

Anregung des Grafen von Stillfried folgend, fanden 

im Berichtszeitraum drei literarische Abende statt, 

in denen es sich erwies, daß die Museumsräume 

stimmungsgemäß, räumlich und akustisch für 

Dichterlesungen and Vorträge vor einem kleinen 

Auditorium geeignet sind. 

Am 166. Geburtstage Eichendorffs sammelte sich 

nach einer internen Beiratssitzung der Freundes-

kreis zu einem Literarischen Tee, bei dem Eichen-

dorff-Gedichte und die „literarische Teegesell-

schaft“ aus „Ahnung und Gegenwart“ (Frl. Jahnel und 

Kustos Moser) den Abend ausfüllten. – Ein zweiter 

Abend hat wieder Gedichtsrezitationen und Lese-

proben aus dem „Taugenichts“ (Frau Wanner und 

Studienrat Angst) zum Gegenstand. – Ein weiterer 

Abend ist einem schwäbischen Dichter gewidmet. 

Landrat Dr. Münch hat die Deutung des Lebens 

und Werkes Hermann Hesse’s mit besonderem 

Eingehen auf den „Knulp“ übernommen. – Alle drei 

Abende lösten eine lebhafte und fruchtbare Diskus-

sion aus. – Daneben stand das Museum der „Ge-

dok“ zu einem Abend zur Verfügung, in dem Frau 

Dr. Charlotte Pauly mit ihrem Vortrag „Religiöse 

Strebungen und Zukunft in der modernen Kunst“ 

zu den Mitgliedern dieser Künstlerinnen-Gesell-

schaft sprach. 

Am 15. Juli 1954 konnte Willibald Köhler als 

Gratulant den 80jährigen Wilhelm von Scholz in 

seinem prachtvollen Wohnsitz, Schloß Seeheim bei 

Konstanz, am Bodensee, aufsuchen. Selbst schlesi-

scher Abstammung, ließ sich der jugendfrisch 

gebliebene Dichter gern von Schlesien erzählen und 

erinnerte sich noch lebhaft an seine Lesung vor 

etwa dreißig Jahren vor der Oppelner Eichendorff-

Gemeinde unter Graf Matuschka. Unsere „Aurora“ 

auf dem Tisch des Geburtstagskindes bewies auch 

seine Treue zu Eichendorff. – 

Leider beklagen wir auch dieses Jahr wieder den 

Verlust eines bewährten Freundes: am 29. Juli ist 

Pfarrer i. R. Karl Otto Frey, der emsige und erfolg-

reiche Käthchen-Forscher aus Rohrbach, erst 

66jährig gestorben. R. I. P.  

Aber das Leben geht weiter. Nun sehen wir dem 

nächsten literarischen Abend mit Arnold Ulitz und 

der offiziellen Eröffnung des Museums durch 

Bürgermeister Uhl entgegen. 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 108 

Regelmäßige Besuchszeiten geben dann auswärtigen 

und ortsansässigen Besuchern Gelegenheit, zu 

Eidhendorff zu pilgern. Caspar-David Friedrichs 

„Kreuz im Gebirge“ (ein kunstvoller 14-Farbendruck 

von Bruckmann, München) entrückt schon im 

Treppenhaus die Besucher der Unrast und Hast der 

Zeit und führt sie in eine heute mehr denn je 

notwendige Atmosphäre der Besinnlichkeit, zu 

Eichendorffs „ewigem Sonntag im Gemüt“. Wer 

braucht den nicht? Karl Willi Moser 

 

AUS DEM NEUEN  

EICHENDORFF-MUSEUM  

Hermann Stehr und Eichendorff  

Durch ein kleines, in verkürzter Form wieder-

gegebenes Gedicht Eichendorffs läßt Hermann 

Stehr in seinem letzten Romanwerk „Droben Gnade, 

drunten Recht“ eines Abends in der Seele des Damian 

Maechler eine große Verwandlung vor sich gehen.  

„Auf eine echt damiansche Weise verwandelte sich 

ihm eines Abends die ganze Welt, als er, schon ein 

wenig überdreht von der geistigen Mühle des Tages, 

in dessen Verlauf er durch gut ein halbes Dutzend 

verschiedener Lernstoffe getrieben worden war, vor 

dem Schlafengehen rasch noch, wie es seit Jahren 

seine Gewohnheit war, das Datum des beendeten 

Tages von seinem Wandkalender riß, um das kleine 

Gedicht auf der Rückseite zu lesen. Wie oft hatte er 

auf diese Weise nicht schon seinen Tag mit einem 

Fund beschlossen, der ihn so beglückte, daß er, der 

Verse leicht behielt, von ihnen gleichsam zu sich 

selber zurückgeführt, sie mit in seinen Schlaf 

hinübernahm. An diesem Abend entdeckte er auf 

dem Kalenderblatt die Verse: „Wünsche sich mit 

Wünschen schlagen,  

 und die Gier wird nie gestillt.  

 Wer ist in dem wüsten Jagen  

 da der Jäger, wer das Wild?  

 Selig, wer es fromm mag wagen,  

 durch das Treiben dumpf und wild  

 in der festen Brust zu tragen  

 heilger Schönheit hohes Bild.“ – 

In dem Schaukasten des Schlesienzimmers des 

Deutschen Eichendorff-Museums, das die Zu-

sammenhänge von Dichtung und Dichter mit 

seiner Heimatprovinz und ihren führenden Persön-

lichkeiten zeigt, liegt aufgeschlagen die im Jahre 

1923 von Hermann Stehr zu Oppeln gehaltene 

Eichendorff-Rede, wie sie in der von 

Alfons Hayduk herausgegebenen Zweimonats-

schrift „Der Neue Osten“ zum Abdruck gelangte. – 

Ein Bild Stehrs nach einer Radierung von W. 

Fechner und die Erstausgabe der „Geschichten aus 

dem Mandelhause“ befinden sich darüber. 

 

Drei neue Seiten aus dem Goldenen Buch  

Was mir Eichendorff bedeutet, sagen besser als 

Worte meine Eichendorff-Lieder; es ist, mir Freude 

und Ehre, daß sie im Eichendorff-Archiv-Wangen 

eine Heimstätte gefunden haben. Wir Schwestern 

überreichen dem Archiv einen Brief von Eichen-

dorffs Freund Paul Heyse an unseren Vater Rein-

hold Quiel, der als Matthiasgymnasiast in Breslau, 

später als Professor an der Berliner Hauptkadetten-

anstalt in Eichendorffs Spuren gewandelt ist, und 

eines seiner Jugendgedichte in den beigefügten, ein 

Stück Anstaltsgeschichte zur Zeit des Krieges 70–

71 und des Kulturkampfes enthaltenden „Gedanken-

blättern“ des seinerzeit als Internat mit dem 

Matthiasgymnasium verbundenen Fürstbischöfli-

chen Knabenseminars.  

Wangen, den 9.10.53. Hildegard Quiel 

  Erna Quiel 

„Musik für Holzköpfe“ 

Ein Noten- und Bildbändchen, das den Freunden 

des Hohnsteiner Puppenspieles zu Liebe zusam-

mengestellt wurde, überreichen wir dem Eichen-

dorff-Museum als Eigentum. Eine Reihe von 

Puppen- und Szenenfotografien wird folgen. – In 

dem Büchlein sind drei Aufnahmen von Puppen 

enthalten, die für das Puppenspiel „das Incognito“ 

von Eichendorff eigens von unseren Werkstätten 

geschaffen worden sind. Es sind dies auf einem 

Bilde die Gestalten des Bürgermeisters und des 

Paphnutius, auf einem anderen die des Narren 

Kasper und der Kolombine, und auf einem anderen 

die des Polizisten, den Eichendorff zwar nicht 

zwingend in seinem Text vorschreibt, der aber als 

stumme Figur sinngemäß bei unserer Inszenierung 

eingefügt wurde.  

Die Einstudierung des Spieles erfolgte im Jahre 

1953. Bei der Lektüre der verschiedenen Fassungen 

des Puppenspieles fanden wir, daß es eine Reihe so 

glänzend formulierter, politisch-satirischer Bemer-

kungen Eichendorffs zu seiner Zeit enthielt, die 

zugleich eine so überraschende Allgemeingültigkeit 

auch für unsere Tage haben, daß es uns Spieler 

einfach nicht 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 109 

losließ, diese Sätze zu sprechen und zu neuem 

Leben erwecken zu dürfen. Dabei ist anzunehmen, 

daß sie bis dahin überhaupt noch nicht gesprochen 

worden waren. Bei der Einstudierung und den 

ersten Aufführungen erwies sich der Stoff jedoch 

als sehr spröde. Mit Unterstützung der Eichen-

dorff-Stiftung und des Eichendorff-Museums 

studierten wir das gesamte dramatische Schaffen 

Eichendorffs und fanden in seinem „Krieg den 

Philistern“ einen Stoff, der in der Grundhaltung dem 

Puppenspiel gemäß ist. So lösten wir vorsichtig 

Sentenzen, Dialoge und Szenen aus „Krieg den 

Philistern“ heraus und fügten sie dem „Incognito“ ein. 

Das ganze Spiel gewann dadurch an aktueller 

Dichte und Eindrucksstärke für das Publikum.  

Für uns Hohnsteiner war die Inszenierung des 

Eidbendorff-Puppenspieles der erste Schritt auf das 

Gebiet des literarischen Spieles überhaupt. Wir sind 

froh, diesen Schritt getan zu haben und keinen 

geringeren als Eichendorff als guten Begleiter auf 

einem Wege zu haben, der unser Publikum aufhor-

chen läßt, und der uns an Möglichkeiten des Pup-

penspieles führt, die bisher noch garnicht gesehen 

worden sind. Wangen/Allgäu, am 19. März 1954. 

  „Die Hohnsteiner“  

  (Bühne Arndt)  

  Friedrich Arndt  

  Irmgard Wesemann  

  Claus Gräwe 

 

ADALBERT STIFTERS BÜSTE  

fand am 26. September d. J. in einem feierlichen 

Staatsakt Aufnahme in die von König Ludwig I. 

von Bayern geschaffene Ruhmeshalle des deutschen 

Volkes, die Walhalla bei Regensburg. Wer dabei 

sein durfte, dem werden die beiden eindrucksvollen 

Adalbert-Stifter-Tage in Regensburg unvergessen 

bleiben.  

Bei dem Festakt in der Walhalla hielt der bayerische 

Staatsminister für Unterricht und Kultus, Dr. Josef 

Schwalber, die eindrucksvolle Festrede und enthüll-

te auch die Büste, ein Werk des böhmerwälder 

Bildhauers Herbert Hajek. Der Festakt wurde 

umrahmt vom Bläserchor des bayerischen Staatsor-

chesters und dem Regensburger Domchor unter 

Professor Dr. Schrems. Eingeleitet wurde der 

Festakt mit einer Intrada von Hans Leo Hassler. 

Der Domchor sang „Auf der Andacht heiligen Flü- 

geln“ von Mozart, in der Bearbeitung von Carl Thiel 

(Carl Thiel stammte aus Schlesien und war einer der 

anerkannten Regensburger Dom-Kapellmeister), 

das Terzett „Hebe Deine Augen auf“ von Mendels-

sohn und die „Fest- und Weihesprüche“ von Brahms. 

Ein feierlicher Marsch eines unbekannten Meisters 

aus dem 18. Jahrhundert beschloß den Festakt.  

Unter den zahlreichen Gästen sah man neben 

maßgeblichen Vertretern des öffentlichen Lebens, 

der Kulturorganisationen, der Landsmannschaften 

der Heimatvertriebenen die Bundesminister Dr. 

Seebohm und Dr. Wuermeling, den stellv. bayeri-

schen Ministerpräsidenten und Innenminister Dr. 

Hoegner, die Staatssekretäre Dr. Brenner und Stain, 

zahlreiche Gäste aus Österreich, unter ihnen den 

Landeshauptmann von Oberösterreich, Dr. Gleiß-

ner aus Linz.  

Am Abend vorher hatten der Adalbert-Stifter-

Verein, die Ackermann-Gemeinde und die Stadt 

Regensburg zu einem sehr gut besuchten Festabend 

im Neuhaus-Saal zu Regensburg eingeladen, bei 

dem Univ.-Professor Dr. Josef Nadler aus Wien 

den Festvortrag hielt: „Adalbert Stifter, der Dichter des 

abendländischen Humanismus“. Das Orchester des 

Stadttheaters Regensburg spielte Franz Schuberts 

unvollendete 8. Symphonie und die symphonische 

Dichtung von Friedrich Smetana „Aus Böhmens Hain 

und Flur“. Die Begrüßungsansprache hielt Bundes-

tagsabgeordneter Schütz, für die Veranstalter 

dankte Graf Kinsky, der Vorsitzende des Adalbert-

Stifter-Vereins. 

 

WARUM NICHT EICHENDORFF?  

Mehrfach wurde uns bei den Adalbert-Stifter-Feiern 

in Regensburg und der Walhalla, aber auch sonst 

die Frage gestellt: „Warum nicht Eichendorff, um 

dessen Aufnahme in die Walhalla wir Schlesier uns 

doch schon seit längerem bemühen?“ Ich meine, es 

dürfte nicht angebracht, auch wenig taktvoll sein, 

wollte man die beiden Dichter und ihr Werk in 

diesem Zusammenhange miteinander kritisch 

vergleichen und dabei etwa gar irgend welche 

Neidgefühle aufkommen lassen. Wenn Eichendorff, 

dieser schlichte und echte Edelmann aus dem ober-

schlesischen Walde, zu uns sprechen könnte, dann 

wäre er der erste, der sich über die Walhalla-Ehrung 

seines Zeitgenossen Adalbert Stifter aufrichtig und 

herzlich freuen würde. Eichendorff anerkannte 

Adalbert Stifters dich- 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 110 

terisches Schaffen, und über Stifters „Studien“ urteilt 

er: „Gesundheit und Freudigkeit gegen blasierte 

Zerrissenheit, fromme Naturwahrheit gegen ge-

spreizte Lüge, eine Poesie der Liebe gegen die 

Poesie des Hasses ... Und das ist ja eben das poeti-

sche Geheimnis des religiösen Gefühls, daß es wie 

ein Frühlingshauch Feld und Wald und die Men-

schen durchwärmend erleuchtet, um sie alle von der 

harten Erde blühend und klingend nach oben zu 

wenden.“ Beide Dichter standen beruflich in der 

Schulverwaltung. Eichendorffs Schwester Luise 

verband mit Adalbert Stifter eine innige Freund-

schaft, an der auch Stifters Frau Anteil hatte. „Des 

berühmten Dichters Eichendorff“ gedenkt Stifter 

öfters in seinen Briefen und verehrt ihn als den 

Schöpfer „herrlicher Lieder und so manches ande-

rem“ und als „Vorkämpfer für das Reine und 

Schöne“. 

Übrigens wurde Eichendorff zu Lebzeiten bereits 

einmal von Bayern ausgezeichnet, und zwar mit 

dem einzigen Orden, den er erhielt. In seinem 

Briefe an Jegor von Sivers, datiert vom 6. August 

1854, lesen wir: „Daß ich neulich zu meiner nicht 

geringen Überraschung mit dem bayerischen Ma-

ximiliansorden für Wissenschaft und Kunst begna-

digt worden bin, werden Sie vielleicht schon aus der 

Zeitung wissen. Was man nicht alles erlebt, wenn 

man alt wird.“ Man behalte auch im Auge: Das 

Wichtigste scheint uns, Leben und Werk Eichen-

dorffs im deutschen Volke lebendig zu erhalten, 

und Dr. Gleißner, der Landeshauptmann von 

Oberösterreich, meinte bei dem Empfang im 

Parkhotel Maximilian in Regensburg anläßlich der 

Stifter-Ehrung mit Recht: So sehr man sich über die 

Walhalla-Ehrung freuen müsse, noch wichtiger 

wäre es, für die Verbreitung der Werke Adalbert 

Stifters zu wirken. 

Die Eichendorff-Stiftung e. V. (Eichendorff-Bund), 

der Zusammenschluß der Forscher und Freunde 

Eichendorffs aus aller Welt, dient solchen Zielen, 

so durch die Herausgabe unserer AURORA. Willi-

bald Köhler baut in Wangen im Allgäu das heue 

Eichendorff-Museum mit Archiv auf. Der Landes-

verband Bayern der Landsmannschaft Schlesien 

(Dr. Hupka) wirbt für die Aufstellung einer Büste 

Eichendorffs in der Walhalla durch eine bereits gut 

angelaufene Sammelaktion. In den Eichendorff-

Gilden haben sich Schlesier, welche der Erneuerung 

des Volkstums bewußt aus den christlichen  

Quellen dienen, Eichendorff als ihren Namens-

patron gewählt. 

Mögen alle diese Kräfte freundschaftlich zu-

sammenhalten und in deutschen Landen, soweit die 

deutsche Zunge klingt, besinnliche Menschen mit 

echter Eichendorff-Gesinnung gewinnen, dann 

wird auch unser Joseph von Eichendorff in abseh-

barer Zeit seinen Platz in der Walhalla finden, 

wofür übrigens bei den Regensburger Adalbert-

Stifter-Gesprächen mehrfach geworben wurde, so 

durch Bundesminister Dr. Seebohm und den stellv. 

Ministerpräsidenten von Bayern, Innenminister Dr. 

Hoegner, und wozu sich auch das bayerische 

Ministerium für Kunst und Wissenschaft bekannte. 

Die Böhmerwälder und die Sudetendeutschen 

überhaupt aber beglückwünschen wir zu der Eh-

rung, die sie durch die Aufstellung der Büste ihres 

Dichter-Landsmannes Adalbert Stifter in der Wal-

halla erfuhren. Karl Sczodrok 

 

DER EICHENDORFF-ALMANACH 

IM AUSLAND 

Durch Vermittlung von INTER NATIONES e.V., 

einer deutschen Arbeitsgemeinschaft zur Förderung 

zwischenstaatlicher Beziehungen, war es möglich, 

den Jahresband 1954 der AURORA einigen litera-

risch interessierten Persönlichkeiten und deutschen 

Seminaren und Instituten in zwanzig ausländischen 

Staaten zugänglich zu machen. Überall fand der 

Almanach eine dankbare Aufnahme. 

So schrieb die deutsche Botschaft aus Den Haag 

„Der Eichendorff-Almanach ist etwas besonders 

Nettes und eignet sich durch seine Verbindung 

zwischen dem Dichter und seiner schlesischen 

Heimat besonders für Geschenke.“ Herzliche 

Dankesworte kamen aus Mailand, Pavia und Goriza 

in Italien, aus Leeds in England, Istanbul in der 

Türkei, Buenos Aires in Argentinien, von der 

Universität Melbourne in Carlton in Australien und 

von unserem oberschlesischen Professor Dr. R. 

Bossmann in Curitiba in Brasilien.  

Ein Professor der University of California, Berkely, 

USA, schreibt: „This is an altogether delightful 

souvenir of the pleasant visit that I had to Germa-

ny. I am suggesting to the chairman of the depart-

mental library commitee that the Almanach should 

be ordered. I am, in any event, very happy to have 

this beautiful Almanach.“ 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 111 

Ein Germanist der Universität Edinburgh (Groß-

britannien) betont: „Diese Gaben sind hier in Hän-

de gekommen, die sie zu schätzen wissen und an 

denen dieser Reichtum an Geschmack und wissen-

schaftlichem Spürsinn nicht verschwendet ist.“ 

Ein Professor der University of Witwatersrand, 

Johannesburg, Südafrika, teilt mit, daß vor einiger 

Zeit einer seiner Studenten mehrere Gedichte 

Eichendorffs ins Afrikaans übersetzt habe, die 

starken Anklang fanden. Er selbst beabsichtigt, eine 

wissenschaftliche Arbeit zu schreiben, in der er 

untersuchen will, „ob denn der Taugenichts wirk-

lich nur das unschuldige und sehnsüchtige Ergebnis 

der Imagination eines alten Mannes ist, dem das Le-

ben nicht so lieb mitspielte, wirklich nur der 

Wunschtraum eines in Akten ersaufenden Welt-

fremden; oder ob es mit ihm nicht die gleiche 

Bewandtnis hat wie mit so vielen der früheren 

romantischen Märchen – daß sie nämlich Satiren 

sind, nicht nur auf die gefühlsselige Literatur der 

Zeit, sondern auch auf die Bürger – hier einen, der 

in Wahrheit ein Portier ist und doch ein Tauge-

nichts sein möchte.“ 

 

Professor Dr. Lorenzo Bianchi, Bologna, Italien, 

übersandte seine eigene ansprechende wis-

senschaftliche Untersuchung „Italien in Eichendorffs 

Dichtung“, in der er mit psychologischem Einfüh-

lungsvermögen die Spannung Eichendorffscher 

und deutscher Gedankenwelt zwischen den zauber-

reichen Naturklängen und der festen Gründung des 

Menschen im Ewigen aufzeigt.  

Professor Closs, Bristol, England, sprach wiederum 

seine Anerkennung aus und schickte zwei eigene 

Abhandlungen über Eichendorffs Lyrik. Er weist 

darin besonders darauf hin, daß Eichendorffs 

Dichtungsart und Lebenseinstellung weder roman-

tische Weltabgeschiedenheit noch bigotte Engstir-

nigkeit bedeute, sondern ein positives, erdenfrohes 

Lebensgefühl verkünde, wie es immer und allge-

mein gültig ist, um zum wahren Frieden der Welt 

und dem Verstehen der Menschen untereinander 

beizutragen. Unter der Rubrik „Books Received“ 

empfiehlt die amerikanische Zeitschrift „The Ameri-

can-German Review“, herausgegeben von der „Carl 

Schurz Memorial Fundation, Inc.“, in Philadelphia 

in ihrem August/Sept.-Heft 1954 den Eichendorff-

Almanach AURORA.  

Eine Gesamtschau der ausländischen Urteile 

und Stimmen über Eichendorff wollen wir im 

nächsten Jahrbuch veröffentlichen, da bis dahin 

noch weitere Ergebnisse ausländischer Studien über 

Eichendorff vorliegen werden.  C. S. 

 

SCHLOSS DÜRANDE,  

EIN WIRKTEPPICH 

Die in Zürich in der Schweiz erscheinende Mo-

natsschrift „Heimatwerk“ brachte in ihrer Dezember-

Ausgabe 1948 mit guten Abbildungen eine Bespre-

chung des Wirkteppichs von Frau Romy Hertel und 

meint: „Dieser Schweizer Gobelin ist eine außerge-

wöhnliche Leistung, bedeutsam durch seinen Inhalt, 

seine Gestaltung und die stille Schönheit seiner 

Farben.“ Die Künstlerin selber schildert dann, wie 

ihr Gobelin in langer und fleißiger Arbeit entstand, 

geistig und handwerklich. U. a. schreibt sie: „In 

unserem Hause verkehrte als gerngesehener Gast 

ein Freund von Othmar Schoeck, zuweilen kam der 

Komponist auch selber zu uns. Kurz nach der 

Vollendung der Oper ‚Schloß Dürande’ schenkte 

Schoeck seinem Freunde eine Abschrift der Parti-

tur, und dieser spielte und sang uns oft daraus vor. 

Ich hatte damals die Eichendorffsche Novelle noch 

nicht gelesen, erfuhr nun aber durch die dem 

Klaviervortrag folgenden Gespräche und aus dem 

Text der Lieder den Inhalt so weit, daß sich in mir, 

aus der Musik Schoecks genährt, das Bild der 

unselig Liebenden immer deutlicher formte. Ich 

begann zu zeichnen und zu malen, mir die Ge-

schehnisse bildhaft zu vergegenwärtigen, bis eines 

Tages der Teppich als Entwurf vor mir lag.“  

Mehrere Monate hat R. H. an dem Teppich ge-

arbeitet und ein Werk geschaffen, für das ihr die 

Freunde unseres Dichters danken können. 

 

ERGEBNIS UNSERER  

NACHWUCHSFÖRDERUNG 1954  

In der AURORA 1954, Seite 128, stellte die Ei-

chendorff-Stiftung eine Handschrift Eichendorffs 

für unsere wissenschaftlichen Nachwuchskräfte frei 

zur Bearbeitung. Ein bestimmter Auftrag wurde 

dabei nicht gegeben; es wurde nur darauf hingewie-

sen, daß es sich um die Einordnung der Handschrift 

in das Gesamtwerk Eichendorffs und ihre Deutung 

handle. Die Jury – Alfons Hayduk, Georg Hyckel 

und Karl Schodrok – erkannte den 1. Preis Frl. Bar-

bara Schmidt, Studienassessorin in Erlangen, 



Mitteilungen – Bücherecke 
 

 

Aurora 15, 1955 112 

und den 2. Preis Herrn Ulrich Höck, Student in 

München, zu. 

Beide Preisträger erkannten, daß es sich bei der 

Handschrift um das in der Literaturforschung 

bereits mehrfach erörterte Vorwort zu Eichendorffs 

Jugendroman „Ahnung und Gegenwart“ handle und 

beide stellten sich die Aufgabe, endgültig zu klären, 

welche Teile des Vorwortes von Eichendorff und 

welche von Fouqué stammen. 

Diese Aufgabe hat Barbara Schmidt in ihrer Arbeit 

„Eichendorffs Vorwort zu ‚Ahnung und Gegenwart’“ 

in einer Form gelöst, die als vorbildlich angespro-

chen werden kann. Sie hat in erschöpfender Form 

sachlich und sprachlich eine Arbeit geliefert, die alle 

Zweifel an der Verfasserschaft dieses Vorwortes 

mit wissenschaftlicher Gründlichkeit eindeutig und 

endgültig löst. 

Auch Ulrich Höck kommt in seiner kürzeren 

Stellungnahme „Zu einer Handschrift Eichendorffs“ zu 

einer ähnlichen Lösung.  

Die Arbeit von Barbara Schmidt wird auf Empfeh-

lung der Jury in diesem Jhrg. 1955 der AURORA 

veröffentlicht. K. S. 

 

DR. KARL OTTO FREY † 

In Rohrbach bei Heidelberg starb am 27. Juli d. J. 

der Heimatforscher und Literaturgeschichtler Dr. 

Karl Otto Frey im Alter von erst 66 Jahren. Der 

Verstorbene wurde am 16. November 1887 in 

Frankenthal in der Pfalz geboren und studierte in 

Marburg, Berlin, München und Heidelberg evange-

lische Theologie. Als Vikar war er in Kaiserslautern, 

als Pfarrer dann im Saarland tätig. Beide Kriege 

machte er mit, im zweiten als Major in der deut-

schen Gräberfürsorge. Im ersten Weltkrieg zog er 

sich infolge einer Gasvergiftung ein Herzleiden zu, 

das seine Versetzung in den Ruhestand und jetzt 

seinen frühen Tod verursachte. Zu seinem Ruhesitz 

wählte er 1936 den Heidelberger Stadtteil Rohr-

bach, wo er in unermüdlicher Forscherarbeit den 

Spuren der Heidelberger Romantiker und besonders 

Eichendorffs folgte. Diese Liebe und Begeisterung 

für diesen seinen Lieblingsdichter wußte er durch 

zahlreiche Vorträge und Abhandlungen auf den 

großen Kreis der deutschen Eichen-dorff-Freunde 

zu übertragen. Er schrieb für die „Heidelberger 

Jahrbücher“, die „Rhein-Neckar-Zeitung“, zahlreiche 

wissenschaftliche Zeitschriften und unser Jahrbuch 

„Aurora“ seine wissenschaftlichen, zuverlässigen 

und musisch beschwingten, immer lesenswerten 

Beiträge. Auf seine Anregung hin wurden ein Platz 

in Rohrbach nach unserem Dichter und einige 

Straßen nach dessen Heidelberger Freunden be-

nannt. Die Geistlichen beider christlichen Bekennt-

nisse sprachen an seinem Grabe auf dem Rohrba-

cher Friedhof, in welches er mit EichendorfPschen 

Versen (dem Gedicht „Vesper“) und dem Liede „In 

einem kühlen Grunde“ zur ewigen Ruhe bestattet 

wurde. Die Zusammenhänge dieses Liedes mit 

Rohrbach hat er unwiderleglich nachgewiesen und 

seinem Vertoner, dem Pfarrer Glück, im Jahre 1953 

eine grundlegende Abhandlung gewidmet. Unser 

Jahrbuch verliert in Karl Otto Frey einen seiner 

wertvollsten Mitarbeiter, die Eichendorff-

Forschung einen von tiefer Wahrheitsliebe durch-

drungenen Gelehrten.  W. K.

 
 
 
 
 
 
WERBUNG 
neuer Mitglieder für unsere Stiftung ist nach wie vor sehr erwünscht (Einzelpersonen, Körperschaften, 
Institute, Behörden). Jahresmindestbeitrag 4 DM, dafür kostenfreie Lieferung der 

AURORA 


