
Gasthörer – der Wissenschaftspodcast der Uni 

Regensburg 

#20: Hochzeit, Tod und sonst so? Verstehende Ethik 

mit Prof. Dr. Rupert Scheule 

 

 

 

Katharina Herkommer: Stellt euch mal vor, ihr erlebt eine richtig blöde 

Situation. Der Busfahrer pflaumt euch beim Einsteigen laut und heftig 

an, nur weil ihr anscheinend nicht schnell genug seid oder das 

Kleingeld fürs Ticket nicht direkt passend habt. Eine Lehrerin oder 

Dozentin ist in der Sprechstunde komplett abwesend, hört euch gar 

nicht richtig zu und versucht nicht mal, euch bei euren Fragen weiter 

zu helfen, sondern bügelt die einfach nur mit einem überheblichen 

Spruch weg. Oder jemand wird auf dem Supermarktparkplatz komplett 

ausfällig, weil er kurz warten muss, während ihr noch beim Parken 

rangiert. Wenn ich früher, als ich noch bei meinen Eltern gewohnt 

habe, nach Hause gekommen bin und sowas erzählt habe, einfach 

meinen Frust darüber ablassen wollte, war das meistens ziemlich 

unbefriedigend für mich. Denn statt einem: "Oje, du Arme", hab ich zu 

hören bekommen, vielleicht bekommt der Busfahrer immer Ärger von 

seinem Chef, wenn er den Zeitplan nicht genau einhält, vielleicht wart 

ihr vorher frech zu eurer Lehrerin oder sie hat einen kranken Mann zu 

Hause oder du weißt nicht, was bei dem Autofahrer an dem Tag sonst 

schon so los war, und warum er es so eilig hatte, vielleicht gab es 

einen Notfall. Mir immer überlegen zu müssen, warum jemand so 



handelt, wie er handelt, statt einfach mal sauer darüber sein zu 

dürfen, hat mich damals oft zur Weißglut gebracht. Was ich nicht 

wusste und was auch meine Eltern wahrscheinlich nicht so auf dem 

Schirm hatten, ich wurde anscheinend nach dem Prinzip der 

Verstehenden Ethik erzogen, ein Begriff, den ich bis zur Vorbereitung 

auf diese Podcast-Folge gar nicht kannte. Um was es dabei genau geht 

und wie vielfältig die Forschung in diesem Bereich sein kann, darüber 

sprechen wir wie immer mit einem absoluten Experten. Und das ist 

diesmal der Theologe Professor Dr. Rupert Scheule. Hallo Herr 

Scheule, ich freue mich, dass Sie da sind. 

Rupert Scheule: Danke für die Einladung in diesen Podcast, war schon 

eine wunderbare Einleitung. 

Katharina Herkommer: Hallo natürlich auch an euch da draußen, ich 

bin Katharina Herkommer und ihr hört den Gasthörer, den 

Wissenschaftspodcast der Uni Regensburg. 

Titel: Gasthörer. 

Katharina Herkommer: Herr Scheule, wenn ich es mal grob 

zusammenfasse, sprechen wir gleich über Forschungsthemen rund um 

Beerdigungen, Hochzeiten und andere wichtige Übergänge im Leben, 

andere Lebensereignisse. Deswegen als Anfang, sie sind ja verheiratet, 

auf ihrer Homepage hab ich gelesen, sie haben, glaub ich, fünf Kinder. 

Also ist ihre Hochzeit wahrscheinlich auch schon ein bisschen her. 

Wissen Sie denn Ihren Hochzeitstag? 

Rupert Scheule: Ja. 

Katharina Herkommer: Und ist es der der kirchlichen Trauung oder der 

standesamtlichen Trauung? 



Rupert Scheule: Ich weiß sogar beide. Da bin ich ein bisschen stolz. 

Ich muss immer mal überlegen, wann ich selber geboren bin und so. 

Aber das hab ich drauf, meinen standesamtlichen und meinen 

kirchlichen Hochzeitstag. 16. August und 27.Oktober. 

Katharina Herkommer: Ein Göttergatte. Aufs Thema kirchliche 

Hochzeit und Ehe kommen wir später zurück. Jetzt stell ich Sie erst 

mal noch kurz vor, damit unsere Hörerinnen und Hörer besser wissen, 

wem Sie da zuhören. Sie sind im Allgäu aufgewachsen und haben dann 

katholische Theologie, Geschichte und Germanistik studiert. Und zwar 

in Würzburg, Augsburg und Wien. Nach ihrem Abschluss hatten sie 

zwischen 1998 und 2009 verschiedene Posten in den Bereichen 

christliche Ethik und Moraltheologie an der Uni Augsburg und der KU 

Eichstätt inne, bevor sie als Professor zunächst an die Fachhochschule 

Dortmund und dann an die Theologische Fakultät in Fulda gegangen 

sind. Während der Fulda-Zeit waren sie gleichzeitig auch Leiter des 

katholisch-theologischen Seminars an der Philipps-Universität in 

Marburg. 2017 sind sie dann dem Ruf auf den Lehrstuhl für 

Moraltheologie hier an der Uni Regensburg gefolgt. Sie sind 

Studiendekan unserer Fakultät für katholische Theologie, Mitglied im 

Ethikkommitee der Regensburger Uniklinik und beratendes Mitglied der 

Kommission für Ehe und Familie der Deutschen Bischofskonferenz. Und 

außerdem sind sie auch noch ständiger Diakon der Pfarrgemeinschaft 

Maria Hilf-Krumbach in Bayerisch-Schwaben. Herr Scheule, wie 

machen sie das alles? 

Rupert Scheule: Also mir wurde jetzt auch ein bisschen schwindelig, 

als sie das gerade aufgezählt haben. Und ich habe mir sofort gedacht, 

Scheule, du musst weniger machen. Vielleicht wird dann das Leben 

auch ein bisschen entspannter. Aber es ist natürlich auch total 

interessant. Und es gibt tolle Wechselbezüge jetzt zum Beispiel 



zwischen der Seelsorge und dem, was ich jetzt hier an unserer Uni 

beruflich machen darf. Also das macht insgesamt schon bei aller 

Dichte, die ich ja mit vielen anderen, die auch wie ich das Leben 

führen, teile, das macht Sinn. Wie schaffe ich das? Weil es Spaß 

macht, ja. Weil es Spaß macht. 

Katharina Herkommer: Als ich gelesen habe, dass Sie auch noch als 

Diakon arbeiten, das fand ich besonders interessant. Ist Ihnen das 

wichtig, also gerade diese Verwurzelung auch noch in der 

Kirchengemeinde? 

Rupert Scheule: Ja. Und ich sage Ihnen was, mein akademisches 

Denken und Lehren hat sich verändert, seit ich in der Seelsorge bin. 

Ich bin viel kleinlauter geworden, was die großen Ansagen angeht. So 

und so muss es sein. Also wenn man sich näher aufs Leben einlässt, 

und das sollten ja gute Seelsorgerinnen und Seelsorger, dann wird 

man mit den ganz großen lehrmäßigen Ansagen ein bisschen 

vorsichtiger. Und ich glaube, das hat auch meiner akademischen Lehre 

gut getan. Und wir werden später vielleicht auch noch von den 

perimortalen Wissenschaften sprechen, diesen Studiengang, den ich so 

ein bisschen mitverantworte. Und ich glaube nicht, dass es den in der 

Form jetzt so bei uns gegeben hätte, ohne meine Trauerbegleit- und 

Beerdigungspraxis, die ich als sozusagen Nebenerwerbsgeistlicher 

erworben habe. 

Katharina Herkommer: Über die perimortalen Wissenschaften sprechen 

wir gleich als erstes. Aber lassen Sie uns erst den Begriff Verstehende 

Ethik klären, der ja der Titel dieser Podcastfolge ist und auch der 

Überbegriff über die verschiedenen Themen, die wir gleich ansprechen 

werden. Was verstehen Sie genau darunter? 



Rupert Scheule: Also Verstehen ist das Hauptwort in diesem Begriff. 

Und das Wort Verstehen weist uns, wenn Sie so wollen, in 

verschiedene wissenschaftshistorische Ecken. Da gibt es zum einen die 

Hermeneutik des 19. Jahrhunderts und zum anderen die Verstehende 

Soziologie nach Max Weber. Hermeneutik war vorher im Grunde 

anderthalb Jahrtausende eher so eine Art Technik, die Bibel zu 

verstehen. 

Katharina Herkommer: Also Auslegung ist das im Grunde? 

Rupert Scheule: Auslegung, genau. Man hat dann von Hermeneutica 

Sacra gesprochen. Also die Bibel sagt ja nicht zu gar allem 

irgendetwas. Aber Leute wollten einfach eine Orientierung finden an 

der Bibel. Und dann musste man anfangen, so ein bisschen zu 

interpretieren, was könnte im Sinn der Bibel sein. Das war lange Zeit 

so die Idee der Hermeneutik dieser Art Auslegungswissenschaft. Und 

im 19. Jahrhundert wurde die dann bei Wilhelm Dilthey zum Beispiel 

aufgedreht. Es geht grundsätzlich darum, Lebensäußerungen zu 

verstehen. Und bei Heidegger, ein paar Jahrzehnte später, wird das 

dann noch mal radikaler. Er sagt, es ist ein Lebensvollzug. Du 

verstehst, indem du lebst und du lebst, indem du verstehst. Und das 

ist schon etwas, was uns interessiert in der verstehenden Ethik. Das 

ist die eine Seite. Und das andere ist Max Weber. Verstehende 

Soziologie will ja gewissermaßen uns als neugierige 

Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler anhalten, quasi in die 

Situations Definitionen derer, die uns interessieren, reinzukriechen. 

Welchen Sinn sehen die in dieser Situation? Also bei ihrer wunderbaren 

Anmoderation: Was geht tatsächlich in diesem Autofahrer vor, der 

mich anpflaumt auf dem Lidl-Parkplatz? Wieso macht der das? Also da 

sich gewissermaßen auf den Beifahrersitz zu setzen und zu gucken, 

wie ist der drauf? Also das ist das Verstehen, um das es uns geht. Und 



wir in der Verstehenden Ethik versuchen, so was wie ein Verstehen 

höherer Ordnung zu betreiben. Wir wollen verstehen, wie Menschen ihr 

Leben verstehen. 

Katharina Herkommer: Aber warum ist es so wichtig, die Leute zu 

verstehen? Also ich kann doch auch sagen, naja, wenn die Leute sich 

nicht artikulieren können oder das nicht deutlich machen können, was 

gerade ihr Problem ist, dann ist es ihr eigenes Problem. Warum ist es 

unsere Aufgabe zu verstehen, wie die Leute was verstehen? 

Rupert Scheule: Da kommt jetzt das andere Wort in der Verstehenden 

Ethik ein bisschen zum Tragen, die Ethik. Also mir ist im Laufe meiner 

akademischen Karriere aufgefallen, dass wir zumal als theologische 

Ethik, als Moraltheologie, ja, ist ja ein fieses Wort, wenn ich irgendwo 

an einem kalten Buffet anstehe und wir über Berufe sprechen und ich 

sage, ich bin Moraltheologe, dann wenden sich Menschen ab oder 

haben das Gefühl, das ist fast so schlimm, wie jetzt bei der 

Kriminalpolizei zu sein oder so. Also, aber diese Moraltheologie hat 

über die Jahrhunderte, buchstäblich über die Jahrhunderte, nicht gut 

genug hingeguckt, was wirklich, wirklich für die Menschen relevant ist. 

Was sind die echten Probleme einerseits? Und, und da hat man noch 

weniger hingeguckt, was sind vielleicht Lösungsansätze, die jetzt nicht 

aus Büchern oder aus meinem sozusagen Akademiker-Großhirn 

kommen, sondern Lösungen, die bereits gut erprobt sind. Und das 

kann man sich ja mal angucken, ja. Also, die echten Probleme 

verstehen, Lösungsmöglichkeiten, die praktiziert werden, die 

sozusagen den Härtetest der Praxis schon bestanden haben, zu 

verstehen und zu reflektieren. Und dann kommt vielleicht noch was 

Drittes hinzu. Also da war auch meine Disziplin, die Moraltheologie, 

schon über anderthalb Jahrtausende eher so drauf, mit einem 

erhobenen Zeigefinger vor den Menschen zu stehen. Ich sage euch 



jetzt, wie ihr marschieren sollt. Und das muss vorbei sein. Und ich 

glaube, indem wir uns auf Augenhöhe begeben und nur so geht 

verstehen, wird die Moraltheologie, die Verstehende Ethik auch selber 

moralisch. Sie verzichtet auf den erhobenen Zeigefinger, sie verzichtet 

auf das Überheben. Ich weiß eh besser, was gut für dich ist. Sie begibt 

sich auf Augenhöhe, kommuniziert Wertschätzung. Und das ist 

sozusagen auch wissenschaftspolitisch, finde ich, interessant, die 

Moraltheologie moralisch zur Ordnung zu rufen. Also das ist das, was 

wir versuchen. 

Katharina Herkommer: Ist ja wahrscheinlich in Zeiten von 

Kirchenaustritten und so auch wirklich wichtig für die Kirche denn 

alles, was Sie bis jetzt gesagt haben - Also Sie haben Heidegger oder 

Weber erwähnt - hat ja eigentlich erstmal wenig mit Theologie zu tun, 

sondern kann auch ohne Gott funktionieren oder ohne Gott interessant 

sein, oder? 

Rupert Scheule: Kann man so sehen, ja. Man kann allerdings auch 

wahrnehmen, dass, also das wäre jetzt eine sehr theologische Sicht, 

dass ein Gott, der sich sozusagen unter uns gestellt hat, in dem er 

Mensch wurde, sich unseren Interpretationen und 

Situationsdefinitionen ausgesetzt hat, dass das ein Gott ist, der uns 

auch wertschätzt und uns nicht sozusagen durch eine Show, keine 

Ahnung, vom Himmel regnender iPhones überzeugt: Ich bin wirklich 

Gott. Der stellt sich als Wunderrabbi aus dem galiläischen Oberland 

vor uns hin und fragt, glaubt ihr an mich? Und das bedeutet nicht 

zuletzt Wertschätzung. Wertschätzung für unser Verstehen. Und da 

würd ich einen theologischen Dreh schon darin sehen, dass die, die an 

diesen Rabbi aus Nazareth als Sohn Gottes, wahrer Mensch und 

wahrer Gott glauben, dass die besonders die sein sollten, die im 

Verstehen-wollen Wertschätzung artikulieren. Also wenn sie einen 



theologischen Dreh suchen wollen, ich hoffe, das war jetzt nicht zu 

verquast, dann wäre das ein Angebot. 

Katharina Herkommer: Aber insgesamt ist Ihre Forschung sehr 

lebensnah. Also wir sprechen gleich ja auch über sehr konkrete 

Themen. Und Sie haben am Anfang schon gesagt, dass es schon auch 

irgendwie zu Ihnen passt. Also es sind abstrakte Themen, aber doch ja 

was, was sehr eng im Leben von uns allen verankert ist. Also wie 

können wir besser zusammenleben? Wie funktionieren diese 

Mechanismen? 

Rupert Scheule: Also das ist natürlich weniger mein Verdienst als das 

Format meines Fachs. Und da, das muss ich Ihnen wirklich sagen, bin 

ich unglaublich dankbar. Ich bin kein Wissenschaftler, der zwei Bücher 

vor sich hat und über die zwei Bücher ein drittes Buch schreibt. Das 

kann super sein. Ich lese auch gern solche Bücher und habe auch 

schon mal ein, zwei solche Bücher geschrieben. Aber der eigentliche 

Clou oder ich sag erst mal, der Sex-Appeal der Ethik ist doch, dass sie 

nah bei den Menschen sein kann. Dass sie sozusagen neugierig zum 

Einkaufen gehen kann und neugierig auf dem Schulhof stehen kann. 

Und da erst mal schauen kann: Hey, was ist hier eigentlich los? Und 

von da aus versucht, irgendwie Deutungsangebote zu machen. 

Katharina Herkommer: Der Begriff Verstehende Ethik ist nicht neu. 

Also sie haben den jetzt nicht erfunden oder so. Es gibt schon andere 

Theologen, die sich im letzten Jahrhundert schon damit 

auseinandergesetzt haben, die vielleicht auch sich mit diesen Themen 

beschäftigt haben, auch zum Teil unter anderen Begriffen. Aber was ist 

jetzt das, was Sie daran erforschen? Also Sie haben gerade gesagt, Sie 

lesen nicht die alten Bücher und streiten sich mit den bereits 

verstorbenen anderen Forschern. 



Rupert Scheule: Nochmal, tolles Projekt, ja, nur nicht meins. 

Katharina Herkommer: Aber was möchten Sie dann rausfinden? 

Braucht es einfach nur ein Update von dem, was die alten Forscher 

gemacht haben in die jetzige Zeit? Oder was interessiert Sie 

grundsätzlich? 

Rupert Scheule: Mich interessieren Problemlösungsstrategien. Oder 

wenn Sie es ganz grundsätzlich haben wollen, mich interessieren real 

existierende Menschen. Also ich will und insofern bin ich genau richtig 

in so einer wirklich fundamental des Verstehen, Verstehenden Ethik, 

ja, der Verstehen der Ethik, ich will verstehen. Also das ist für mich 

persönlich ein Grundantrieb des Lebens. Ich fühle mich unsicher und 

es geht mir nicht gut, wenn ich in Situationen bin, wo ich überhaupt 

keinen Plan habe. Also ich will zunächst mal verstehen. Und dann will 

ich, wenn ich mich in einer Situation auskenne, einfach verstehen, wie 

agieren die Leute hier? Warum? Kann ich da was lernen? Kann ich aus 

dieser Situation was mitnehmen in eine andere Situation? Und dann 

kommt dazwischen eben doch mal das Bücher schreiben oder Aufsätze 

schreiben, dass da andere von diesem, meinem Situationerlebnis 

etwas mitnehmen und lernen können. Ein kleines Beispiel, ich komm 

jetzt gerade eben von der Korrektur einer Masterarbeit, da ging es um 

die Lebensführung von Totenversorgern. Vielleicht können wir da 

später nochmal ausführlicher drüber reden. Für die Leute, die also 

jetzt im Bestattungswesen oder in einem Krematorium arbeiten, ist es 

unglaublich wichtig, wie sie das, was sie tun, verstehen. Nämlich als 

wichtigen Dienst für die Gesellschaft. Die holen einen Leichnam ab, der 

nicht mehr gut riecht, fahren in einem klimatisierten Auto irgendwo 

anders hin. Das ist das, was faktisch läuft. Aber sie verstehen gar 

nichts, wenn sie nur diesen physikalischen Vorgang, Leichnam kommt 

von A nach B, sehen. Wir verstehen etwas, wenn wir sehen, und das 



ist so eine Grundidee auch der Hermeneutik, X als Y in einem 

bestimmten Kontext. Und diese Bestatter sehen dieses Fahren eines 

verwesenden Stück Fleisches von A nach B als wichtigen Job für die 

Gesellschaft. Und da frage ich mich zum Beispiel: Hey, könnte das 

nicht auch für andere Berufsfelder wichtig sein, dass sie einfach 

aufweisen, wie wichtig sie für die Gesellschaft sind? Also ihr Tun als 

etwas Wichtiges verstehen. Und so versuchen wir in der Verstehenden 

Ethik, also sozusagen Best Practice Beispiele aufeinander zu beziehen 

und mit ein bisschen Reflexion und auch mit ein bisschen Reflexion aus 

dem, was vor uns Leute schon gedacht haben - Sie haben das 19. 

Jahrhundert angesprochen - man kann sozusagen die ganze 

Geschichte ansprechen und die auch mit einem Verstehen-wollen 

durchforschen, ob die nicht doch etwas beitragen können zu dieser 

oder jener Situation und dann machen wir Angebote, deute Angebote 

für bestimmte Situationen, die für Menschen wichtig sein könnten. 

Katharina Herkommer: Super spannend. Also genau so wie sie sagen, 

für jeden ist es ja wichtig, einerseits selbst einen Sinn in dem zu 

sehen, was man tut, aber eben auch eine Bedeutung für andere oder 

in der Gesellschaft. 

Rupert Scheule: Also es ist nur ein Beispiel. Also manche sagen auch 

unter den Bestattern, es ist einfach wichtig, viel Geld zu verdienen. 

Dann ist das so. Aber wenn wir so nach Bedeutungsrekonstruktionen 

suchen, dann ist das schon was Interessantes und Wichtiges. Dann 

können nämlich auch wirklich unschöne Tätigkeiten auf einmal wirklich 

zu einer hohen Berufszufriedenheit führen, ohne dass die jetzt mit 

einer irren Alimentierung verbunden sind. Und das ist doch 

interessant. Also ich finde das interessant und über sowas denken wir 

nach. 



Katharina Herkommer: Diese Arbeit entsteht im Rahmen des 

Studiengangs Perimortale Wissenschaften, den sie am Anfang schon 

erwähnt haben. Und der ist für viele, die vielleicht sich auf unserer 

Homepage umschauen, ein Kuriosum. Er ist auf jeden Fall ein Unikum 

in Deutschland. Also sowas gibt es nicht mehr sonst irgendwo. 

Perimortale Wissenschaften, das bedeutet, die Leute, die das 

studieren, beschäftigen sich mit allem rund um den Tod, so wie ich das 

verstanden habe. Ist das ein feststehender Begriff? Gibt es den? 

Rupert Scheule: Also den haben wir so ein bisschen geprägt, das ist 

ein Kunstwort. Also jeder, jede kennt vermutlich den Begriff perinatale 

Medizin. Das ist also der Bereich rund um die Geburt. Und auch das 

war in den 50er-, 60er-Jahren eine Revolution, sozusagen den Blick 

aufzumachen. Da gibt es nicht auf der einen Seite jetzt die 

Gynäkologen und auf der anderen Seite die Kinderärzte. Und ab der 

Geburt übernehmen dann die Kinderärzte. Das Ganze sozusagen als 

komplexes Geschehen zu sehen - Schwangerschaft, Geburt, die ersten 

Tage - das war damals ein wahnsinns Boost sozusagen für die Szene. 

Und was Ähnliches haben wir gedacht ist wichtig, sozusagen am 

anderen Ende des Lebens zu versuchen, mit einem interdisziplinären 

Blick rund um den Tod. Und das ist das, was wir versuchen, in den 

perimortalen Wissenschaften zu lernen. 

Katharina Herkommer: Und an wen richtet sich dieser Studiengang? 

Rupert Scheule: Das, Frau Herkommer, ist von Anfang an eine Frage, 

die sich aufdrängt und die immer auch gestellt wurde, als wir noch den 

Studiengang konzipiert haben. Da werden euch alle auf die Schulter 

klopfen. Schön, dass ihr mal den Tod ein bisschen aus der 

Tabuisierung kommt und niemand wirds studieren, weil es kein 

Beschäftigungsformat ist. Fakt ist, es ist vom ersten Jahrgang, wir sind 



jetzt im fünften Jahrgang immer für so einen Nischen-

Masterstudiengang, immer mehr als genug Leute 

zusammengekommen, aus ganz unterschiedlichen Bereichen. Da gibt 

es zum Beispiel Bestatter, Bestatterinnen, die das Gefühl haben, sie 

müssen noch mal ein bisschen Reflexion drauflegen auf das, was sie 

tagtäglich tun. Es gibt Ärztinnen, Ärzte, die zum Beispiel während der 

Pandemie ganz eindrückliche Erfahrungen mit Sterben, Tod und Trauer 

gemacht haben und das noch mal reflektieren wollen. Es gibt 

Menschen, die eher in ihrer Lebensmitte stehen oder kurz nach der 

Pensionierung anfangen, das zu studieren, weil sie einfach - und das 

darf man ja auch - aus Interesse studieren. Und dann gibt es, das ist 

vielleicht, Pi mal Daumen macht das ein Drittel aus, wirklich junge 

Leute mit einem Bachelor, die sagen, okay, ich habe diese und jene 

Idee, ich habe jetzt soziale Arbeit oder Pflegewissenschaften studiert 

und mir fehlt das noch und dann will ich irgendwas in diesem 

boomenden Bereich von Palliativversorgung, Totenversorgung selber 

wuppen. Also es gibt ein paar Ausgründungen aus unserem 

Studiengang, ein alternatives Bestattungshaus, eine Kommilitonin 

betreibt mit einer Kollegin zusammen die Herstellung von Papierurnen. 

Das sind dann natürlich so Innovationen eher der jüngeren Leute unter 

denen, die die PeWi studieren. Also das ist das Coole. Es gibt manche 

innovative Studiengänge, da schaffen sich die Absolventinnen und 

Absolventen ein Stück weit das Berufsfeld. Wir haben darauf gehofft, 

dass das bei PeWi so ist und nach allem, was ich mitkrieg, ist es so. 

Und da sind wir natürlich extrem dankbar. 

Katharina Herkommer: Manchmal ist es ja auch super, einfach mal 

was ausprobieren zu dürfen und dann zu schauen, wie sich das 

weiterentwickelt und offensichtlich funktioniert es ja. Aber was lernen 

die Studierenden denn da in diesem Studiengang? Also sie haben 



gesagt, sie beschäftigen sich mit Themen rund um den Tod, aber sind 

das dann alles Theologen oder..? 

Rupert Scheule: Also nahezu keine Theologen und Theologinnen haben 

wir bei den perimortalen Wissenschaften. Es sind relativ viele 

Medizinerinnen, Mediziner, Sozialarbeiter, Pflegewissenschaftler und 

Lehrer, die vielleicht noch was nebenher machen wollen. Was lernen 

die? Wir versuchen - schon einfach deswegen, weil wir dann einen 

Studiengang haben, wo es relativ viele Menschen gibt, die schon viel 

Expertise mitbringen - wir versuchen ein bisschen denen das 

beizubringen in dem perimortalen Ensemble, was ihnen tatsächlich 

noch fehlt. Einem Oberarzt in der Palliativmedizin müssen sie nicht 

erklären, wie Palliativ-Care geht. Der muss das nicht machen. Aber er 

hat vielleicht ein Interesse daran, Sterben, Tod und Trauer aus antiken 

Texten kennen zu lernen und interpretieren zu lernen. Das ist etwas, 

was wir machen. Umgekehrt hat vielleicht ein pensionierter Latein-

Lehrer, der nebenher Hospizhelfer ist, eher nochmal Interesse daran, 

medizinische Kenntnisse zu vertiefen. Und beide, die Oberärztin und 

der pensionierte Lehrer, halten vielleicht das Bestattungswesen für 

eine Black Box. Da ist es ganz, ganz wichtig, dass wir, Stichwort 

Transdisziplinarität, auch mal rausgehen und mit real existierenden 

Bestattern gucken, was ist so der Pathway nach dem Tod? Was läuft 

da alles? Um ein bisschen auch die Angst vor diesen Strukturen da zu 

nehmen. Das ist alles transparent darstellbar. Also das sind, um ein 

paar Dinge zu sagen, das sind so Felder, auf denen wir lehrend und 

lernend, immer auch lernend, unterwegs sind. 

Katharina Herkommer: Das heißt, der Studiengang ist zwar in der 

Fakultät für Theologie angesiedelt, aber Sie arbeiten auch mit anderen 

Fakultäten hier in der Uni zusammen? 



Rupert Scheule: Unbedingt, unbedingt. Also diesen Studiengang 

unserer Universität, der Uni Regensburg, ich sage jetzt gehostet wird 

der von der Fakultät für Theologie, aber im Grunde ist der Tod zu groß 

als Thema, um nur einer Fakultät überlassen zu bleiben. Also 

entscheidend ist für uns, dass wir mit den Medizinerinnen und 

Medizinern zusammenarbeiten. Also diese Achse Theologie, Medizin ist 

ganz wichtig und natürlich auch mit benachbarten 

geisteswissenschaftlichen Fakultäten. 

Katharina Herkommer: Und wenn wir diesen Studiengang jetzt wieder 

in unser Überthema einfädeln wollen, in die Verstehende Ethik, Sie 

haben am Anfang ja schon ein paar Beispiele genannt, aber inwiefern 

passt der denn in die Verstehende Ethik? Oder was ist daran, dass 

jetzt Bestatter und Bestatterinnen sich weiterbilden oder Ärzte, 

ethisch? 

Rupert Scheule: Das ist vielleicht ein größerer Kontext, in dem man 

das sehen muss. Ich glaube, die perimortalen Wissenschaften können 

noch mal einen guten Move machen mit einer Verstehenden Ethik. 

Weil es schon irgendwie wichtig ist wahrzunehmen, zum Beispiel im 

Feld der Trauerbegleitung. Da brauchen wir nicht immer die Experten 

für. Da reicht es einfach mal, volles Menschsein zu zeigen, wenn sie 

eine halbe Stunde ihre trauernde Nachbarin aushalten. Trotzdem ist es 

wichtig und entscheidend, wie sie das machen, wo sie gut waren im 

Aushalten dieser Situation und wo sie Schwierigkeiten hatten. Und das 

aufzunehmen und aufzuarbeiten und vielleicht dann einzubringen in 

eine Lehrveranstaltung, das ist was Interessantes. Und da kommt 

vielleicht das Projekt der Verstehenden Ethik doch nochmal den 

perimortalen Wissenschaften sehr zugute. Wann immer sie irgendwie 

so auf neuem Terrain unterwegs sind, glaube ich, lohnt sich das mit 

der Verstehenden Ethik. 



Katharina Herkommer: Es gibt ein Forschungsprojekt, da geht es um 

Coping-Strategien von Bestattungspersonal zur Bewältigung 

berufsspezifischer psychischer Belastungen. Ich habe mir das 

aufgeschrieben, damit ich es auch richtig sage. Also Coping-Strategien 

heißt ja immer, die versuchen mit was umzugehen. Worum geht es in 

diesem Forschungsprojekt? 

Rupert Scheule: Das sind im Grunde zwei Arbeiten, die da entstehen. 

Eine Doktorarbeit von der Annette Seibel und eine Masterarbeit der 

Eva Maria Hessemer über diese Coping-Strategien. Und bei der Frau 

Hessemer noch ein bisschen breiter, da geht es um die Lebensführung 

von Totenversorgern. Und das ist schon was Interessantes. Ich habe 

vorhin davon erzählt, dass ich als Moraltheologe manchmal irgendwie 

Schock auslöse, wenn ich sage, was mein Job ist. Bestattern geht das 

ähnlich. Aber wenn ich Glück habe, gibt es nach dieser Asterstarrung, 

sage ich jetzt mal, Nachfragen. Und das, was wir zum Beispiel in 

diesem Projekt von der Frau Hessemer herausgefunden haben, ist, 

dass das bei Bestattern auch so ist. Es gibt einfach ein großes 

Interesse vieler Menschen an diesem Beruf in der Zwischenzeit. Also 

ich sage jetzt mal so, Tabuisierung war gestern. Wir haben in der 

Zwischenzeit ein großes Interesse an dem ganzen Feld Sterben, Tod 

und Trauer. Deswegen haben wir auch einen beständigen Zuspruch zu 

unserem Studiengang. Aber das merken sie auch am kalten Buffet als 

Bestatter. Wenn sie sagen, was sie tun, gibt es vielleicht diesen 

Moment, des Erschreckens und dann viele, viele Fragen. Und das 

interessiert uns. Zum Beispiel kann das eine Ressource sein, die 

Bestatter auch in diesem Projekt von der Frau Hessemer nennen, wie 

sie mit den Belastungen ihres Jobs umgehen. Sie stellen fest: Das 

interessiert Menschen. Das ist wichtig für Menschen, was ich tue. Und 

dass da in diesem Job Belastungen sind, ist eh klar. Und in diesem 



Projekt interessiert uns, wie gehen diese Menschen mit diesen 

Belastungen um und können ein ganzes Leben, also das Ganze eines 

Lebens führen, also ohne so wegdrücken des Jobs aus dem, was 

eigentlich ihr Leben ausmacht. Das war das Projekt und das ist 

interessant. 

Katharina Herkommer: Weil ich genauer wissen wollte, warum sich 

jemand sowas als Masterarbeit oder sogar als Doktorarbeit aussucht, 

habe ich gedacht, da spreche ich doch auch mal mit denen, die da 

forschen, direkt. Und ich habe vor dieser Sendung mit Annette Seibel 

gesprochen. Sie ist diejenige, die die Doktorarbeit zu diesem Thema 

schreibt. Und sie hat mir auch gerne ein paar Fragen zu sich und zu 

ihrer Forschung beantwortet. Annette, du promovierst in den 

perimortalen Wissenschaften. Bist du denn Theologin oder wo kommst 

du her beruflich? Was machst du? 

Annette Seibel: Nee, ich komme aus einer ganz anderen Richtung. Ich 

bin nicht Theologin, ich bin Gesundheitspsychologin und habe den 

Studiengang Perimortalwissenschaften gefunden, weil ich 

nebenberuflich als Bestatterin arbeite und bin dann so drüber 

gestolpert und habe mich da einfach dann sofort wieder finden können 

und mir gedacht, ok, da könnte ich mich melden für meine 

Doktorarbeit. 

Katharina Herkommer: Du beschäftigst dich mit Coping-Mechanismen 

von Bestattungspersonal, mit deren psychischen Problemen. Du hast 

gesagt, du bist selber Bestatterin. Also hast du dieses Thema selber 

mitgebracht oder woher kommt das Interesse? 

Annette Seibel: Genau. Das war meine Herzensangelegenheit und 

hatte da Glück, dass Herr Prof. Scheule da direkt auch sehr interessiert 

war. Ich hatte so ein Schlüsselerlebnis. Ich bin auch bei der 



Freiwilligen Feuerwehr und wir waren dort im Einsatz, wo leider eine 

Person verstorben ist. Und wir hatten danach wirklich gute Angebote 

im Rahmen der psychosozialen Notfallversorgung. Also für die 

Feuerwehr gab es danach Gespräche und Seelsorge. Und da ist man 

einfach dann nicht alleine nach Hause gefahren. Aber dann ist mir 

aufgefallen, der Bestatter hatte ja eigentlich den schwierigsten Part, 

sage ich mal. Und da habe ich dann so für mich reflektiert: Ahja, als 

Bestatter fährt man jetzt einfach nach Hause und sitzt eben dann auf 

seiner Couch oder im Worst Case fährt man direkt zum nächsten 

Einsatz. Wie kann das sein? Ja gut, also wir haben in Deutschland über 

eine Million freiwillige Feuerwehrleute. Aber wir haben nur so ungefähr 

24.000 Angestellte im Bestattungswesen. Davon sind schon 8.000 

geringfügig beschäftigt. Also somit ist einfach das Interesse für das 

Bestattungswesen nicht so da. Aber dennoch, der Bestatter ist einfach 

kritische Infrastruktur. Also Corona hat uns da ja sehr eindrucksvoll 

gezeigt, auf welche Berufsgruppen wir nicht verzichten können. Und 

das Bestattungspersonal, das muss krisensicher sein. Und in der 

Bestattung ist der Fokus bei den Angehörigen in ihrer besonderen 

Situation. Und das ist richtig und wichtig. Aber das 

Bestattungspersonal ist dieser besonderen Situation jeden Tag 

ausgesetzt. Also der größte Sozialkontakt im Arbeitsalltag sind einfach 

Menschen, die gerade einen geliebten Menschen verloren haben. Und 

auch das kann einfach über die Jahre wahnsinnig anstrengend sein. 

Also es müssen nicht nur diese belastenden Situationen, wie eine 

verstorbene Person auf der Autobahn, auf den Bahngleisen oder so 

sein, sondern auch der Alltag des Bestatters oder der Bestatterin 

bringt ja noch mehr Belastungen mit sich. Eben die Angehörigen in 

ihrer schwierigen Situation oder auch der Bereitschaftsdienst 24-7, der 

Termindruck unterm Tag, gerade wenn man nachts schon mehrmals 



unterwegs war und dieser Wechsel zwischen körperlich anstrengenden 

Aufgaben, Grabausheben, Verstorbene aus dem dritten Stock 

runtertragen oder aus dem Keller hochtragen und dann aber 

gleichzeitig immer auch empathisch sein und eine schöne 

Trauerveranstaltung zu organisieren. Also es ist so ein wechselndes 

Arbeitsfeld, wo einfach viele Bereiche mit reinspielen können. 

Katharina Herkommer: Extrem spannend. Habe ich mir tatsächlich 

auch noch nie Gedanken gemacht. Psychologinnen und Psychologen 

haben ja auch eine Supervision ganz fest. Und bei Bestatterinnen gibt 

es das einfach gar nicht? 

Annette Seibel: Da passiert einfach ganz wenig. Also wenn ist es 

betrieblich organisiert, aber wenn wir realistisch sind, reden wir 

einfach von kleinen Handwerksbetrieben. Da ist einfach psychische 

Belastung nicht so groß geschrieben. Und da ist meiner Meinung nach 

noch ganz viel Luft nach oben, was man da für die Menschen tun 

könnte. Also ich habe in meinen Interviews ganz oft diesen Satz 

gehört: Naja, wenn man das halt nicht kann, dann muss man sich halt 

einen anderen Beruf suchen. Augen auf bei der Berufswahl. Na ja, gut, 

aber es kann auch einfach zehn Jahre alles okay sein und irgendwann 

ist wegen Krankheit jemand anders ausgefallen. Und man hat seit drei 

Monaten durchgehend Bereitschaftsdienst. Das ist einfach auch eine 

psychische Belastung, ohne dass das Thema Sterben und Tod dann so 

groß war. Also da muss man ein bisschen über den Tellerrand hinaus 

gehen und schon mal schauen, sind denn die Coping-Strategien, die da 

angewendet werden, sind die denn adäquat oder kann man da einfach 

noch mal unterstützen? 

Katharina Herkommer: Und wie gehst du dann vor und was 

interessiert dich? Also du hast Interviews geführt, möchtest du dann 



auch selber Lösungen finden oder eher den Status quo aufzeigen? Also 

woraus besteht deine Arbeit? 

Annette Seibel: Also diese Belastungsbereiche habe ich 

herausgearbeitet und danach meinen Interviewleitfaden aufgebaut und 

quasi die verschiedenen Bereiche abgefragt, um herauszufinden: Wie 

gehen die Leute damit um? Also ich habe die Coping-Strategien 

herausgearbeitet. Ziel meiner Arbeit damit ist zum Beispiel die 

Bestatterverbände hier zu Reflexionen anzuregen, sage ich jetzt mal. 

Also das soll eine Grundlage bieten, primär präventive 

Interventionsmaßnahmen zu erstellen. Zum Beispiel im 

Ausbildungskurrikulum könnten meines Erachtens die Themen 

Stressbewältigung, Coping, also einfach dieser ganze Block 

Selbstfürsorge einen größeren Anteil einnehmen. Aber da steht einfach 

diese Haltung, wenn man den Beruf nicht kann, dann muss man sich 

einfach einen anderen suchen, steht da einfach noch so ein bisschen 

im Weg. Also ich will gar nicht diese Ausbildung angreifen. Psychische 

Belastung ist Thema, aber ich finde einfach noch zu wenig. Also auch 

kleine Betriebe, da fehlt manchmal einfach auch das Angebot. Da ist 

man eingebunden in das Tagesgeschäft, man ist ja irgendwo auch 

selbst und ständig. Also wenn da von außen kommen würde, so und so 

könnte Supervision angeboten werden, dass da einfach ein kleines 

Bestattungsunternehmen vielleicht damit arbeiten kann. Also dazu 

möchte ich quasi aufwecken und wachrütteln. Hier ist einfach noch 

Potenzial für gesundheitsfördernde, gesunde Coping-Strategien, die 

man ja aber irgendwo auch erst mal kennen muss. Und da können wir 

kein Angebot machen, was auf alle Bestattungsinstitute passen würde, 

sondern da muss man anregen: Hier kann was passieren, das ist die 

Grundlage. Aber auch, wo kann man sich hinwenden? Was kann ein 

Verband da den Unternehmen an die Hand geben? Also das ist mein 



Ziel, da mal den Fokus hinzurichten: Doch, selbst für Sorge hat nichts 

mit Schwäche zu tun, sondern mit Stärke, weil man dann auch durch 

Krisen leichter durchkommt und wenn man sein Personal hält und es 

nicht vielleicht nach drei Jahren verliert, wenn es einem dann 

Oberkante steht. Unsere Gesellschaft funktioniert einfach dann, wenn 

unsere 24.000 Bestatter zur Arbeit gehen und wenn die einfach 

irgendwann alle nicht mehr kommen können, dann haben wir alle 

gemeinsam ein Problem. Also es ist unser gemeinsames Interesse, uns 

diesen Fokuswechsel auch mal vorzunehmen, von den Angehörigen zu 

den Bestattern, um da einfach auch mal Unterstützung anzubieten, 

damit die gut ihren Job machen können, auf den wir alle angewiesen 

sind. 

Katharina Herkommer: Du bist mit deiner Doktorarbeit ja in den 

perimortalen Wissenschaften. Wie muss man sich denn das als 

Außenstehender vorstellen? Wenn ihr die ganze Zeit über Sterbeberufe 

nachdenkt und Menschen, die sich mit dem Tod beschäftigen und so, 

seid ihr alle immer sehr gesetzt und ist es ein sehr stiller und ruhiger 

Studiengang? Oder wie ist die Stimmung unter dir und den 

Kommilitonen? 

Annette Seibel: Nee, gar nicht. Ganz im Gegenteil eigentlich. 

Tatsächlich ist es eine ganz, ganz wichtige Coping-Strategie, die sich 

wirklich durch alle Interviews durchgezogen hat auch Humor. Also ich 

denke ohne Humor kann man mit diesem Thema auch gar nicht 

umgehen. Also ich finde, je mehr man sich in das Thema Tod und 

Sterben reinfuchst, desto weniger ungreifbar wird es ja. Also ich 

denke, dass in unserer Gesellschaft das Thema Tod und Sterben so 

verdrängt wird, weil es einfach unbekannt ist und alles, was unbekannt 

ist, ist ja auch erstmal gruselig. Ich meine, Sterben und Tod ist auch 



gruselig. Aber dann, wenn wir gelassen und locker darüber reden, so 

wie wir jetzt, es ist einfach spannend. 

Katharina Herkommer: Annette, vielen, vielen Dank, dass du dich für 

uns alle mit diesem Thema auseinandersetzt und noch größeren Dank, 

dass du dir die Zeit genommen hast, dass ich dir Fragen stellen durfte 

zu deinem spannenden Thema. Schön, dass du Teil unseres Podcasts 

bist. 

Annette Seibel: Ich freue mich, dass ich da sein durfte und danke für 

dein Interesse und natürlich auch unseren Zuhörern. Danke schön. 

Katharina Herkommer: Herr Scheule, wenn Sie so zuhören bei dem, 

was Anette von ihrer Arbeit erzählt, wie ist es für Sie? Also ich meine, 

als Prof, Sie werfen ja oft Themen auf, Sie stoßen sie selber an oder 

besprechen sie mit Ihren Studierenden, mit Ihren Doktorandinnen, 

Doktoranden und dann müssen Sie die aus der Hand geben und auf 

Forschungsergebnisse warten. Macht es Spaß, so eine Arbeit zu 

betreuen? Ist es bereichernd für Sie oder würden Sie eigentlich gerne 

am liebsten alles selber forschen und Sie können halt nur nicht alles 

selber rausfinden, weil die Zeit dafür nicht reicht? 

Rupert Scheule: Also ich glaube, die Annette Seibel ist die ideale Frau 

für dieses Projekt. So interessiert ich da dran bin. Also das ist schon 

so, dass mich die Projekte, die jetzt entstehen, selber brennend 

interessieren. Aber ich weiß auch, dass da wunderbare Leute 

unterwegs sind, um da jetzt Forschung zu machen. Wir haben ja als 

sozusagen Lehrangebot begonnen in den perimortalen Wissenschaften 

und sind jetzt nach drei, vier, fünf Jahren so weit, dass wirklich 

wissenschaftliche Tiefenbohrungen in den Masterarbeiten und einigen 

Promotionen entstehen können. Das ist wahnsinnig spannend, was da 

gemacht wird. Es gibt eine andere Doktorarbeit, da hat der junge 



Kommilitone Autopsie-Protokolle ausgewertet von spät aufgefundenen 

Verstorbenen. Also das ist unglaublich, also einerseits bestürzend 

traurig, aber auch wahnsinnig interessant. Also Stichwort prekäres 

Sterben in Deutschland, einsames Sterben in Deutschland. Wie sind 

die Lebensumstände eines Sterbens, sage ich jetzt mal, wenn die 

Leiche erst zwei, drei Wochen später gefunden wird? Und da was 

daraus zu lernen, da drauf freue ich mich. Und das ist ja das Tolle an 

Wissenschaft. Wissenschaft ist im Prinzip Gespräch, ist nicht 

monologisch. Und im Gespräch zu sein mit diesen jungen Leuten, die 

für ihr Thema brennen, ist ein großes Privileg meines Jobs. 

Katharina Herkommer: Ein Thema, mit dem Sie sich in letzter Zeit 

sehr intensiv beschäftigt haben, ist unser nächster Themenblog. Da 

haben Sie ganz aktuell jetzt diesen Juni ein Buch mit Ihren 

Ergebnissen veröffentlicht. Es ist druckfrisch sozusagen. Und das 

heißt: Kirchlich heiraten - was Paare sich erwarten und wie Kirche 

begleiten kann. Verglichen mit anderen kirchlichen Ritualen ist die 

Trauung ja immer noch relativ beliebt. Warum kamen Sie denn gerade 

auf dieses Thema? 

Rupert Scheule: Tatsächlich war gar nicht ich der, der auf dieses 

Thema gekommen ist. Das waren Kirchenleute. Das waren drei 

Bischöfe, die uns angesprochen haben, den Klaus Stüwe und mich. 

Also zunächst einmal mich. Und ich habe dann gedacht, da brauche ich 

noch jemand, der in empirischen Methoden besser ist als ich, also in 

quantitativen empirischen Methoden. Und habe dann den Kollegen aus 

Eichstätt dazu geholt. Also diese Bischöfe wollten mal gucken, was 

läuft eigentlich in Sachen Ehevorbereitung. Ist ja wichtig, wenn dann 

so zwei Menschen, das Wagnis einer Ehe eingehen. Was können wir 

vielleicht besser machen? Und dann haben wir schon auch wieder 

versucht, unsere eigenen wissenschaftlichen Ansätze und Anliegen mit 



dieser Anfrage, die aus der Kirche zu uns kam, zu verbinden. Also 

Verstehende Ethik war auch hier am Platz. Wir wollten verstehen, wie 

Brautleute drauf sind und wollten zum Beispiel dann abchecken, ob 

das, was ihnen die Kirche anbietet, vor der Trauung überhaupt zu 

ihnen passt. Und da gab es erwartungsgemäß die eine oder andere 

Überraschung. 

Katharina Herkommer: Das ist ein schöner Cliffhanger, bevor wir 

nämlich eintauchen in das, was Sie da erforscht haben oder was Sie an 

Ergebnissen gefunden haben, habe ich mir überlegt, wie ist es 

eigentlich mit kirchlichen Trauungen? Wie ist eigentlich der Stand der 

Eheschließungen in Deutschland? Ich habe gedacht, ich brauche da 

irgendwie so ein bisschen Einordnung für mich. Und ich glaube, dass 

euch das vielleicht auch interessieren oder helfen könnte. Und deshalb 

habe ich meine Kollegin Margit Scheid gebeten, uns zum Thema 

Eheschließungen in Deutschland mal einen kurzen Überblick zu 

verschaffen. 

Margit Scheid: In Deutschland ist etwa die Hälfte der Erwachsenen 

verheiratet. Aber diese Zahl sinkt kontinuierlich. Im Jahr 1950 haben 

pro 1.000 Einwohner noch etwa elf Leute geheiratet. Letztes Jahr 

waren es nicht mal mehr halb so viele. Nur noch gut vier Hochzeiten 

kamen auf 1.000 Menschen. Oder anders gesagt, knapp 350.000 Neu-

Verheiratete letztes Jahr in Deutschland. Wir werden im Durchschnitt 

auch immer älter, wenn wir heiraten. 2024 waren die Frauen bei ihrer 

ersten Eheschließung knapp 33, die Männer gut 35 Jahre alt. Seit 

Oktober 2017 gibt es bei uns im Standesamt die Ehe für alle. Letztes 

Jahr haben so etwa 9.000 gleichgeschlechtliche Paare den Bund fürs 

Leben geschlossen oder ihre eingetragene Partnerschaft umschreiben 

lassen. Knapp jedes 40. Paar, das im Standesamt geheiratet hat, war 

also gleichgeschlechtlich. Laut einer größeren Online-Umfrage haben 



zwei Drittel der Brautpaare einen ähnlichen religiösen Hintergrund. 

Entweder gehören sie der gleichen Glaubensgemeinschaft an oder 

Religion spielt eine ähnlich große oder kleine Rolle in ihrem Leben. 

Freie Trauungen werden immer beliebter, während die Zahl der 

kirchlichen Trauungen deutlich zurückgeht. Für eine katholische 

Hochzeit zusätzlich zum Standesamt hat sich im Jahr 2023 jedes 13. 

Paar entschieden. Das sind nur noch halb so viele wie noch vor 20 

Jahren. 

Katharina Herkommer: Herr Scheule, auch Sie wollen in Ihrer 

Forschung mit konkreten Zahlen und Fakten arbeiten und passend zu 

Ihrem Fach haben Sie sich mit denjenigen Paaren näher beschäftigt, 

die kirchlich, genauer gesagt katholisch, heiraten. Sie haben 

Interviews mit Brautleuten geführt. Wen haben Sie denn da genau 

befragt? 

Rupert Scheule: Ja, wir haben einerseits Interviews geführt und die 

haben wir dann qualitativ, also ziemlich aufwendig ausgewertet. 

Andererseits haben wir aber auch eine quantitative Befragung 

gemacht, die es so in diesem Umfang, in dem Themenbereich bisher 

auch noch nicht gegeben hat. Also 1500 Leute haben wir befragt. Das 

waren die, die in Pfarrämter gekommen sind und gesagt haben: Hey, 

ich will heiraten. Und dann ein zweiter, sozusagen Messzeitpunkt, 

waren dann Kurse, Seminare, Ehevorbereitungsseminare. Da haben 

wir nochmal gefragt und dann nochmal nach sechs Wochen, nach 

diesen Kursen. Also das war der quantitative Bereich. 

Katharina Herkommer: Also die gleichen Paare. 

Rupert Scheule: Die gleichen Paare. Und das haben wir ergänzt eben 

durch Interviews, qualitative Interviews, die wir in Deutschland mit 

Brautpaaren geführt haben. Und dann wollten wir aber auch nochmal 



den Blick weiten und haben mit Menschen Gespräche geführt, die in 

Argentinien, in den Vereinigten Staaten, in Australien oder in Sierra 

Leone Ehevorbereitung machen. Und auch das haben wir mit 

eingebracht in dieses Buch, Kirchlich heiraten. Und ich glaube nicht, 

dass es so was bisher gegeben hat. Und das ist schon auch ziemlich 

interessant aus meiner Sicht. Es ist immer, ja, wenn man ein Buch 

eben gerade fertig gemacht hat, ist es schon so, dass man das dann in 

aller Regel für interessant hält. Aber hier finde ich es tatsächlich auch. 

Katharina Herkommer: Ich fand es auch interessant, sonst hätte ich 

sie nicht eingeladen. Also Sie wollten wissen, wie Brautleute ticken. 

Eine Frage ist ja da bestimmt, warum heiraten Leute überhaupt noch 

kirchlich? Was haben Sie da rausgefunden? Was gab es da für Gründe? 

Rupert Scheule: Interessant ist ja, das haben wir sowohl in dieser 

Umfrage, also der quantitativen Befragung, als auch in den Interviews 

rausgekriegt, dass nahezu alle Paare, die heute kirchlich heiraten, 

vorher schon zusammenleben. Ein Drittel von ihnen hat auch Kinder 

schon. Also die leben ein nach bürgerlichen Maßstäben ziemlich 

verheiratetes Leben, bevor sie überhaupt an den Punkt kommen, 

kirchlich zu heiraten. Aber das war bisher einfach etwas, was sich so 

ergeben hat. Man hängt das ja nicht an die große Glocke, wenn man 

jetzt mit seiner Partnerin zusammenzieht oder so. Das macht man 

einfach. Obwohl das natürlich schon ein Schritt ist. Aber viele haben 

irgendwie das Gefühl, ups, hier fehlt schon nochmal eine Öffentlichkeit 

für die Art, in der wir leben. Und da, glaube ich, hat die kirchliche 

Trauung die Funktion, so etwas wie eine nachholende Öffentlichkeit 

herzustellen. Seht her, wir sind schon eine Zeit lang gemeinsam 

unterwegs und jetzt machen wir es vor den Menschen, die uns wichtig 

sind und vor einer Instanz, die auf eine geheimnisvolle Weise auch 

irgendwie mit uns ist, nämlich Gott, machen wir das kenntlich und 



öffentlich. Also das ist ein Punkt, der viele Menschen heute zur 

kirchlichen Trauung bringt. 

Katharina Herkommer: Entschuldigung, wenn ich da einhacke, aber 

außer dem letzten Punkt, den Sie jetzt gesagt haben, die höhere 

Instanz, vor der man sich dann das Ja-Wort gibt, funktioniert dieser 

Aspekt ja eigentlich auch mit einer standesamtlichen Trauung. 

Rupert Scheule: Im Prinzip ja, weil eine standesamtliche Trauung auch 

eine gewisse Öffentlichkeit hat und standesamtliche Trauungen auch 

auf Dauer angelegt sind. Aber uns ist aufgefallen in den Interviews, 

dass das bei den Brautleuten ganz anders ankommt. Also die sind der 

Meinung, aus dem was am Standesamt läuft, da komme ich mit einem 

Anwalt eh immer wieder raus. Ein bisschen Geld, ein Anwalt und das 

ist vorbei. Und bei einer kirchlichen Trauung, zumindest bei einer 

katholischen Trauung ist es ja so, dass da die Ansage besteht: Hey, 

das ist jetzt für immer. Und das macht noch mal einen Unterschied. 

Also das macht einen Unterschied in der Performance. Also ich habe ja 

als Theologe gedacht, die Unauflöslichkeit der Ehe ist auch ein 

bisschen ein theologisches Problem angesichts der Krisenanfälligkeit 

auch dieses Zusammenlebens von Eheleuten. Aber durch diese Studie, 

die wir durchgeführt haben, ist uns aufgefallen, dass das geradezu 

nachgefragt wird von denen, die kirchlich heiraten. Die nehmen das 

nicht nur sozusagen mit als Kröte, die man halt irgendwie schlucken 

muss, wenn man kirchlich heiratet. Nein, die suchen das. Die suchen 

sozusagen das stärkere Commitment zum Partner durch diese 

Unauflöslichkeit, ein stärkeres Commitment, als das im Standardsamt 

gegeben ist. 

Katharina Herkommer: Aber ist es nicht bei vielen auch so, dass man 

halt kirchlich heiratet, weil man dann tolle Instagram-Bilder kriegt und 



weil das halt einfach so klassisch dazu gehört, eben in Weiß zu 

heiraten und am besten noch mit einem tollen Gospelchor oder so? 

Rupert Scheule: Ja, ja. Also ist so. Und da muss ich auch sagen, dass 

die freien Trauungen das voll bedienen und da auch in den letzten 

Jahren besser geworden sind. Aber eine kirchliche Trauung wird auch 

damit in Verbindung gebracht. Und Kirchenleute nervt das unglaublich. 

Also der Verdacht, oh hier geht es nur um das Event. Ich kann das als 

Geistlicher, der auch Trauungen hält, durchaus verstehen. Wenn sie 

dann in einem Brautleute-Gespräch das Gefühl haben, hey, sie sind 

jetzt einfach nur mal ein Programmpunkt in einem Riesenevent und 

müssen da jetzt noch mitspielen und wehe, sie sagen, dass Andreas 

Gabalier als Agnus Dei Lied nicht ganz so geeignet ist, dann fließen 

buchstäblich Tränen. Ich verstehe da, dass viele Geistliche genervt 

sind. Weil irgendwie die spirituelle Dimension scheinbar nicht 

irgendwie rüberkommt. Aber ich würde den Mitbrüdern dann 

tatsächlich einmal zu unserem Buch raten, da kommt nämlich was 

anderes raus. Das ist alles wichtig. Also dieser Hochzeitstag ist wichtig 

als wirklich Ankerpunkt für ein gemeinsames Leben. Das ist kein leeres 

Event, das man einfach so bestellt und durchläuft. Da ist alles wichtig. 

Es ist wichtig, sozusagen die Transzendenzerfahrung das Brautkleid zu 

tragen, was sie angesprochen haben, das weiße Kleid. Also ich bin die, 

die in dieser Beziehung jetzt lebt und jetzt bringe ich sozusagen diese 

Beziehung mit als der und diejenige, die ich bin, in dieses Brautkleid 

und in Festlichkeit. Und dann ziehen wir festlich in die Kirche ein. Das 

ist nicht banal. Es ist hochgradig wichtig, dass alle Menschen da sind, 

die in ihrem Leben bisher wichtig waren, ist wahnsinnig entscheidend. 

Es ist theologisch eine ganz, ganz schwierige Sache, dieses 

Brautführer-Ding. Ich weiß nicht, ob Sie das aus Hollywood filmen 

kennen. Der Vater führt die Braut ein. Das ist theologisch komplett 



gaga. Hat die Kirche sich immer dagegen verwahrt. Ich bin da jetzt 

vorsichtiger geworden, weil das für Bräute oft so ein entscheidender 

Moment ist. Es wird über das ganze bisherige Leben festlich 

nachgedacht an diesem Hochzeitstag. Also es ist wichtig, dass da so 

etwas wie eine Versöhnung mit der bisherigen Lebensgeschichte auch 

Gestalt annehmen kann. Und das wird in diesem Brautführer-Ritus mit 

berücksichtigt. Ich halte das immer noch für theologisch und jetzt auch 

gendertheologisch schwierig. Aber ich nehme auch wahr, dass das 

Betroffene in Anführungszeichen ganz anders konnotieren. 

Katharina Herkommer: Also der Hochzeitstag als wichtiger Startpunkt 

für die gemeinsame Zukunft, meinen Sie? 

Rupert Scheule: Ja, und zwar also Startpunkt einerseits, aber auch 

Kumulationspunkt. Also es gibt ja diese Beziehungsgeschichte vorher. 

Also da muss auch viel aus der bisherigen Beziehungsgeschichte 

vorkommen, festlich erinnert und begangen werden. Und dieser Tag 

wird so begangen, dass er Erinnerungsmöglichkeiten bietet für die 

Zukunft. Also das haben wir mehr als einmal gehört. Ja, wenn es uns 

dann mal so ein bisschen krisenmäßig schlecht geht, wollen wir uns 

doch an einen Tag erinnern, wo alles wunderbar war, wo wir uns vor 

den Menschen, die wir lieben, versprochen und zugesagt haben. Das, 

so ist die Erwartung, wird uns dann Kraft geben. Also ein Tag von 

hoher biografischer Bedeutung. Und bitte schön nicht vorschnell 

schlecht reden als leeres Event. Ich würde mir eher von meiner Kirche 

wünschen, dass sie Festangebote macht. Also ich kenne das als 

Geistlicher. Paare, die jetzt nicht so wahnsinnig viel Geld haben, die 

scheuen sich vor einer Hochzeit, weil das mit so viel Aufwand 

verbunden ist und sagen dann beim ersten oder zweiten Kind, ja, wir 

taufen die zwei Kinder jetzt und dann machen wir eine kleine Trauung 

dazu. Was man machen kann, ja. Aber toller wäre es schon, die Kirche 



würde anbieten, hey, geht doch mit eurem Fest, dem Fest eurer 

Beziehung, ja. Geht doch da ins Pfarrheim. Wir stellen es euch zur 

Verfügung. Ich würde mir da weniger sozusagen das madig machen 

des Hochzeitsfestes wünschen, als eine Begleitung und eine 

Wahrnehmung, dass das eine spirituelle Komponente hat. 

Katharina Herkommer: Gerade wenn man das Gefühl hat, die Leute 

kommen eben nur für den Hochzeitstag in die Kirche, dann wäre es ja 

schön, die einfach in die Gemeinde mehr einzubinden. 

Rupert Scheule: Unbedingt, ja. Aber was bedeutet nur für den 

Hochzeitstag? Das ist was ganz Entscheidendes. Das ist für Leute, die 

immer in der Kirche unterwegs sind, schwierig. Aber wenn die an so 

einem wichtigen Ankerpunkt ihres Lebens nicht irgendwo hingehen, 

sondern in die Kirche, dann kann man das auch feiern. Und dann 

sehen sie die vielleicht jahrelang nicht. Aber wenn ein Kind da ist, 

sehen sie die wieder. Oder wenn es zur Erstkommunion geht. Und 

auch das ist uns aufgefallen, es gibt eigentlich, wenn es um kirchliche 

Trauungen geht, kein nicht-seelsorgerisches Personal in der Kirche. Ob 

das die Pfarrsekretärin ist, ob das der Küster ist, ob das der Organist 

ist, alle sind wichtig. Und wenn einer den Brautleuten blöd kommt, 

wird das über Jahre eine prägende Erfahrung sein. Deswegen rate ich 

uns Kirchenleuten, nehmt diese Herausforderung von kirchlichen 

Hochzeiten an und nehmt sie ernst und gebt da, so gut es geht, alles. 

Katharina Herkommer: Sehr schön. Sie haben vorher die 

Ehevorbereitungskurse angesprochen, also von denen ging ja die 

Befragung sozusagen ursprünglich auch mal aus. Sie haben 

herausfinden wollen, ob das das ist, was Sinn macht für die 

Brautpaare oder wie? 



Rupert Scheule: Ja, also wird da angeboten, was für die Brautpaare 

Sinn macht? Und da gibt es für die vielen hochengagierten Leute, die 

jetzt das zum Beispiel in der Diözese Regensburg oder der Diözese 

Passau oder die Diözese Eichstätt, da haben wir diese Befragung 

durchgeführt, die diese Kurse anbieten, gibt es eine sehr gute 

Nachricht. Also die Leute sind da sehr zufrieden. Und das muss man 

einfach auch mal feiern und würdigen. Vor der Hochzeit, das ist ein 

wahnsinnig verdichtetes Leben da. Da gibt es wahnsinnig viel zu tun. 

Und da nehmen die sich einen Samstag Zeit und finden das am Ende 

dieses Samstags wunderbar und gut, dass sie sich Zeit genommen 

haben. Also da wird sehr viel in Deutschland richtig gemacht. 

Katharina Herkommer: Also das kam raus, dass die den Kurs als 

bereichernd empfunden haben? 

Rupert Scheule: Ja, ja. Was wir im internationalen Vergleich gesehen 

haben, ist, dass es woanders ein bisschen anders läuft. Also 

Kirchenleute haben oft den Verdacht, oh, das läuft in Deutschland 

nicht gut. Da wird irgendwie nur ein Tag angeboten und es müsste 

doch viel länger sein. Bei unserer internationalen Befragung ist 

rausgekommen, dass das in Deutschland schon ziemlich gut läuft und 

in anderen Weltgegenden, also jetzt auch so didaktisch und so weit 

weniger aufgebrezelt ist, als das bei uns läuft. Also das war ein gutes 

Ergebnis, dass wir da eigentlich ja auch unseren kirchlichen Partnern 

zuspielen konnten. 

Katharina Herkommer: Und dass es also für die Eheleute auch Sinn 

macht, auch wenn sie zuerst sagen, jetzt müssen wir uns da auch 

noch Zeit dafür nehmen, sondern dass sie sagen, okay, das ist 

eigentlich ganz cool, dass es dieses Angebot gibt. Weil ich meine, 



bevor man ein Kind kriegt, hat man ja auch nicht unbedingt einen "du 

musst jetzt erst mal die Erlaubnis dafür bekommen" Gesprächstag. 

Rupert Scheule: Das stimmt, ja. Aber darum geht es eigentlich in 

diesen Ehevorbereitungskursen nicht eigentlich. Sie müssen die nicht 

machen. Sie können einfach so heiraten, Ende der Durchsage. Aber in 

diesen Vorbereitungskursen geht es um Kommunikation. Es geht auch 

ein bisschen um Theologie. Das ist aber eher das, was nach sechs 

Wochen wieder vergessen wurde. Aber diese Kommunikation in der 

Ehe, das ist etwas, was da stark gemacht wird. Die gute Zeit, den 

guten Samstag, den ein Paar so verlebt hat, das wird erinnert. Und 

auch das will ich sagen, wenn das die Kirche gut macht und Menschen 

zugewandt macht, dann wird auch erinnert, dass das zwar eine 

kirchliche Veranstaltung war, aber eine, die richtig gut getan hat. 

Selbst wenn man sich an einzelne Inhalte nicht mehr erinnert, wird 

das als guter Samstag in Erinnerung bleiben. Und auch da würde ich 

doch auch den Verantwortlichen zurufen, hey, nehmt das als gutes 

Ergebnis mit, dass ihr da für euch als Kirchen so was wie ein 

Schaufenster bereitstellt. Hey, so abgefahren, so abseitig sind wir gar 

nicht. Wir können für Leute in der Rush Hour des Lebens gute Tage 

organisieren, an die sie sich sehr lange erinnern. 

Katharina Herkommer: Sehr schön. Sie haben vorher gesagt, es gab 

einige Dinge, die Sie überrascht haben. Gab es sonst noch 

Überraschungen für Sie, außer das, was Sie jetzt schon erzählt haben? 

Rupert Scheule: Also es gab ein paar interessante Sachen. Bei der 

Ehevorbereitung in den USA ist mir aufgefallen, dass die viel 

konservativer ist als bei uns. Da wird dann über natürliche 

Verhütungsmethoden und so weiter gesprochen. Also etwas, was bei 

uns jetzt eher nicht mehr ein ganz großes Thema ist, um mal das 



wenigste zu sagen. Aber dass sozusagen die amerikanischen Anbieter 

dieser Kurse sagen, ja, okay, wir bejahen das durchaus, dass wir in 

einer pluralistischen Gesellschaft leben, dass es Homo-Ehen gibt und 

so, das ist alles gut, aber draußen, ja. Also nicht bei uns. Also die 

nehmen sozusagen die Pluralität der Gesellschaft in Anspruch, um 

selber gerade nicht pluralistisch sein zu können. Das ist eine 

Möglichkeit für Kirchen, auf Pluralismus zu reagieren. Eine andere 

Möglichkeit, ich sage jetzt mal, das ist eher so eine europäische und 

deutsche, ist, diesem Pluralismus durch eine interne Struktur und 

durch einen internen Pluralismus gerecht zu werden. Und dass wir hier 

am Beispiel dieser Ehevorbereitungskurse gesehen haben, wie sich 

Kirche grundsätzlich zur Moderne verhält, das fand ich ein Stück weit 

überraschend. Die ist vielleicht sehr akademisch, aber doch 

überraschend und interessant. 

Katharina Herkommer: Das glaube ich. Sie haben vorher gesagt, dass 

es so eine Forschung, auch zu diesem Thema bis jetzt ihres Wissens 

nach nicht gab. Es ist glaube ich auch relativ ungewöhnlich, obwohl es 

so naheliegend ist, dass einfach die Leute selbst befragt werden. Also 

ob ihnen das passt oder nicht. Gibt es sowas in der Kirche öfters? 

Müsste es das öfters geben, dass die Kundschaft, sage ich jetzt mal in 

Anführungszeichen, befragt wird zu dem, was die Kirche liefert? 

Rupert Scheule: Also das ist eine gute und interessante Frage. Der 

verstorbene Papst Franziskus hat da so was wie einen Dreh auf das 

Kirchen-Denken gebracht. Da gab es vor ein paar Jahren eine 

sogenannte Familiensynode. Also da sollten Experten und Bischöfe in 

Rom zusammenkommen, um über das Thema Familie nachzudenken. 

Und das ist als solches nicht wahnsinnig aufregend. Das gab es vorher 

auch. Aber dieser Papst Franziskus hat, ohne ich glaube genau zu 

wissen, wie das jetzt werden soll, gesagt, so und jetzt wollen wir 



erstmal die Leute fragen, was eigentlich wichtig für sie ist. Und dann 

gab es weltweit einen riesen Befragungs-Bohei, der ist unterschiedlich 

ernst genommen worden in den verschiedenen Ländern und Kirchen. 

Aber insgesamt kamen da jede Menge Daten zustande. Und die Kirche 

hat das so gelernt, seit Franziskus ein bisschen besser hinzuhören. Wir 

als Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler tun das schon länger. 

Aber haben jetzt in der Kirche vielleicht ein offeneres Ohr, als das 

bisher war. Da gab es ja eher den Verdacht, wir sind ja kein 

Selbstbedienungsladen. Und es geht ja nicht nur um die Bedürfnisse 

der Menschen, sondern wir haben ja eine Botschaft, die wir 

rüberbringen wollen. Aber es ist eigentlich schlechte Theologie, wenn 

man so denkt, dass man hier etwas hat und das rüberbringen will. Also 

wir müssen die Menschen sehen, die mit ihren Sorgen und Nöten und 

Hoffnungen und Ängsten, wie es im zweiten Vatikanum heißt, real 

existierend da sind. Und wenn wir kirchliche Angebote und kirchliche 

Verkündigung an deren Bedürfnissen, Sorgen, Ängsten und 

Hoffnungen vorbeimachen, dann läuft es nicht gut. Und deswegen bin 

ich ganz froh, dass das, was wir in der theologischen Wissenschaft 

schon seit einiger Zeit machen, im angloamerikanischen Raum schon 

ein bisschen länger als in Deutschland, jetzt auch ein bisschen mehr 

kirchliches Gehör findet. Ich bin sehr neugierig auf die Rezeption 

unseres Buches in kirchlichen Kreisen. Ich habe noch nichts gehört, es 

ist, wie sie sagen, noch zu frisch. Mal gucken, ob wir da in den 

nächsten Wochen ein bisschen was mitkriegen. 

Katharina Herkommer: Bin ich auch gespannt darauf, was Sie für 

Feedback bekommen. Ich habe mich noch gefragt, ich weiß, dass man 

natürlich als Wissenschaftlerin, als Wissenschaftler irgendwo immer 

eine Grenze ziehen muss, wen befrage ich, wen schaue ich mir 

genauer an. Aber wäre es nicht auch interessant gewesen, gerade 



diejenigen zu befragen, die sich eben nicht katholisch-kirchlich trauen 

lassen, die sich dagegen entschieden haben? 

Rupert Scheule: Wunderbares Folgeprojekt. Das sehe ich auch so. Das 

ist eine interessante Frage. Wir haben in unserem Buch einen Beitrag 

über freie Trauungen, aber haben, auch weil das schlicht schwierig 

war, an die Leute heranzukommen, haben dazu keine Befragungen 

machen können. Wir haben ein einziges oder zwei Interviews von 

Leuten gemacht, die sich für eine freie Trauung entschieden haben. 

Und das war interessant. Da haben wir herausgefunden, dass die sehr 

viel eigentlich in dieser freien Trauung gesucht haben, was man 

eigentlich auch in der kirchlichen Trauung finden könnte. Aber das 

wäre sicher interessant. Aber im Gespräch mit freien Traurednern ist 

uns aufgefallen, dass zwei Dinge besonders interessant sind an freien 

Trauungen. Es ist buchstäblich die Location, dass das im Freien sein 

kann. Das wird sehr oft und sehr gern nachgefragt. Und es ist bisher 

im Kirchenrecht, im katholischen Kirchenrecht eigentlich nicht 

vorgesehen. Da würde ich, wär ich kirchlicher Gesetzgeber, jede 

Menge Zugeständnisse machen. Es ist doch wurscht, wo man sich das 

Ja-Wort gibt. Das sage ich jetzt ein bisschen unscharf, aber Pi mal 

Daumen meine ich das so. Und das andere ist, dass also ein Paar gern 

mit seiner ganzen Geschichte nochmal in einem etwas höheren und 

feierlichen Kontext reflektiert werden will. Und das machen gute, freie 

Traurednerinnen und Redner gut. Also sie nehmen diese 

Paargeschichte und reflektieren die auf einem höheren Niveau. Und 

das ist etwas, was Kirchen nicht immer gemacht haben. Also ich habe 

selber an kirchlichen Trauungen teilgenommen. Da hat der Geistliche 

irgendetwas erzählt, über was vielleicht schön war. Ich kann mich 

nicht mehr genau erinnern über Jesus und über Sakramente eh, aber 

nicht über die Leute gesprochen. Und das war ein großer Fehler. Also 



man muss schon zum Thema machen, wer da heiratet. Was ich für 

einen Vorteil jetzt kirchlicher Trauungen halte, ist, dass man dann 

noch mal den Horizont weiten kann und sagen, okay, es geht vielleicht 

noch mal um mehr. Man kann noch nach vorn gucken und kann sehen, 

dass dieses Projekt so anspruchsvoll ist, dass es eigentlich gut ist, das 

in einem größeren Horizont dessen anzugucken, der noch mal 

wohlwollend auf einen blickt. Also um es jetzt ein bisschen zu 

umschreiben, was eine kirchliche Trauung sein könnte. Aber ich 

glaube, mit diesen Fragen würde ich in so Interviews mit denen gehen, 

die sich gegen eine kirchliche Trauung entschieden haben. 

Katharina Herkommer: Also schon direkt das nächste Projekt, die 

Zielgruppenorientierung der kirchlichen Trauung. Bei den perimortalen 

Wissenschaften geht es ums Lebensende, bei der Ehe um die 

Bestätigung dessen, was da ist, oder auch um einen Ausgangspunkt 

für alles weitere. Beides sind irgendwie Übergänge. Und um Übergänge 

geht es auch in ihrem ganz aktuellen Forschungsthema, dem sie sich 

jetzt zuwenden, wo sie gerade das eine Buch draußen haben. Ihr 

Arbeitstitel ist: Wie lebt es sich, wenn es vorbei ist? Was meinen Sie 

denn damit? 

Rupert Scheule: Ja, also im Grunde das, was diese Frage sagt, wie 

leben wir, nachdem wir einen bedeutenden Abschied hinter uns haben? 

Katharina Herkommer: Also geht es wieder um Trauer? 

Rupert Scheule: Nicht eigentlich. Also was macht ein, ja vielleicht 

doch, ja doch, sie haben recht. Also weil Trauer immer etwas mit 

Verlust und Verlusterfahrung zu tun hat. Insofern geht es vielleicht 

auch hier wieder um Trauer. Aber es ist jedenfalls nicht etwas, was 

automatisch mit Sterben, Tod und Trauer zu tun hat. Wenn ich ein 

Interview führ mit einem Fußballprofi im Alter von 32 Jahren und ihn 



frage, okay, was hast du jetzt noch vor? Kommt das Eigentliche jetzt 

oder wird das Eigentliche immer das gewesen sein, was du zwischen 

19 und 32 erlebt hast? Dann ist es nicht zwangsläufig also so ein 

trauerbehaftetes Thema. Aber es geht, und das ist schon das, was uns 

in den perimortalen Wissenschaften auch interessiert, um Abschiede. 

Und vielleicht auch darum zu lernen, wie man Abschiede gestalten 

kann. Da ist die Rückschau und zu sagen, hey, ja, ich hab da tolle 

Wahnsinnsjahre als Profifußballer gehabt. Das wird immer meine Zeit 

gewesen sein. Und da werde ich immer davon zehren. Oder dass sie 

sagen, hey, toll, dass ich jetzt einen Cut machen kann und jetzt 

komplett neu anfangen kann. Und da ist es natürlich ein Unterschied, 

ob sie einen 32-jährigen befragen oder wir befragen auch einen 

katholischen Bischof. Das ist besonders interessant, weil diese 

Geistlichen ja mit 75 erst in den Ruhestand gehen. Und unser 

Gesprächspartner hat mir da gesagt, wissen Sie, das ist zu spät, um 

noch etwas vollkommen Neues anzufangen. Und es ist zu früh, um gar 

nichts mehr zu tun. Und das ist natürlich schon eine Herausforderung. 

Also es wird auch darum gehen, in diesem Projekt zu überlegen, wann 

ist eigentlich die Zeit für Abschiede gekommen, um eben nochmal was 

Neues machen zu müssen. Aber es interessiert mich bei diesen Leuten 

auch, ob es das wirklich braucht, ob das nicht auch in Ordnung ist, 

dankbar zurückzuschauen und einfach in der Rückschau zu leben. Also 

um solche Fragen geht es da. 

Katharina Herkommer: Klingt ein bisschen so nach Self-Help-Books, so 

jedem Anfang wohnt ein Zauber inne oder irgendwie so. Also was ist 

das Wissenschaftliche daran? Also Ihre Fragestellung eigentlich? 

Rupert Scheule: Vollkommen richtig. Also das wäre gut auch 

sozusagen als Spin-off popularisierbar, als Ratgeberbuch. Was 

vielleicht schon rauskommen sollte, wäre so was wie eine Ethik des 



Abschiednehmens. Auch das wiederum als Teil der verstehenden Ethik, 

nicht einfach nur aus Bücherwissen Vorschläge zu machen, sondern zu 

gucken, was bewährt sich denn? Wie kann ich denn mit diesem 

Abschied umgehen? Was sind da gute Strategien? Und das zu 

reflektieren und aufzubereiten und vielleicht, das wäre dann auch noch 

mal ein wissenschaftlicher Anspruch, mit so etwas wie jetzt einer 

Abschiedlichkeitsphilosophie, wie wir es zum Beispiel bei Wilhelm 

Weischedel finden, in Beziehung zu setzen. Also das wäre das Projekt. 

Finde so etwas wie eine praxiserprobte Ethik des Abschiednehmens 

und stell diese Frage, wie lebt es sich, wenn es vorbei ist, 

interessanten Menschen. 

Katharina Herkommer: Und wie sind Sie darauf gekommen, das jetzt 

zu Ihrem Thema zu machen? 

Rupert Scheule: Ganz genau weiß ich das gar nicht. Aber ich glaube, 

es hängt mit ein paar zwischenmenschlichen Erfahrungen zusammen, 

wie Leute in Pension gehen, wie Leute auch nach großen Beziehungen 

sich neu sortieren. Da merke ich doch ganz große Unterschiede. Also 

es gibt Menschen, die diese Beziehung sehr stark dann verklären, 

wobei verklären klingt schon ein bisschen so wertend. Also die ganz 

stark in dieser Beziehung innerlich bleiben. Und es gibt Menschen, die 

aufmachen und sagen, so jetzt bin ich reif für was Neues. Also solche 

Erfahrungen, die auch eher außerhalb der Wissenschaft, aber auch im 

Bereich der Wissenschaft stattgefunden haben, die haben mich zu 

dieser Frage gebracht. Ich meine, das ist ja schon auch interessant, 

die Frage, ob Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler pensionierbar 

sind. Können sie aufhören, solche Fragen zu stellen? Es gibt 

Kolleginnen und Kollegen, die das tatsächlich machen und auch das 

hat mich interessiert. Also sie sagen, ich bin mit meiner Wissenschaft 

fertig. Ich habe keinen Bock mehr. Ich muss auch nicht nochmal mehr 



jetzt publizieren. Wer es jetzt nicht kapiert hat, wie das bei mir läuft, 

die Art Wissenschaft, die ich betreibe, der wird es auch bei weiteren 

Büchern nicht mehr kapieren. Also ich muss nichts mehr schreiben. Ich 

kann jetzt was Neues, was anderes machen. Also ganz ehrlich, ich 

kann mir das für mich jetzt nicht so vorstellen. Ich habe viele Projekte, 

die über mein Pensionsalter von 67 Jahren hinausgehen, wenn ich 

denn gesund bleibe und kräftig genug. Aber ich finde das interessant, 

dass wir sogar so ein radikales Abschied nehmen in dieser 

Wissenschaftsszene haben, wo es ja früher mal den Umstand war, 

dass man gar nicht gehen konnte oder musste. Man wurde emeritiert, 

also bei vollen Bezügen einfach entpflichtet. So war die 

Sprachregelung. Aber dass es sozusagen eine Kultur des Cuts auch bei 

uns in der Zwischenzeit gibt, ist etwas Interessantes. 

Katharina Herkommer: Also das heißt, sie führen jetzt gerade 

Interviews durch, suchen sich noch Personen aus, die sie spannend 

finden oder verschiedene Übergangsarten, Abschiede. Und wie haben 

sie das denn jetzt angelegt? Wie lange dauert sowas? Was haben sie 

vor? 

Rupert Scheule: Also ich werde jetzt das nächste halbe Jahr diese 

Interviews führen und schau, dass ich da möglichst diverses Publikum 

versammeln kann, mit dem ich rede. Also Männer, Frauen, alt, jung, 

verschiedene Berufsgruppen, verschiedene Abschiedskonstellationen. 

Aber das Entscheidende ist dann schon, da Vergleiche zu ziehen. Also 

wir gehen da meistens in der Verstehenden Ethik mit dem Tool der 

qualitativen Inhaltsanalyse vor. Das ist ein sozialwissenschaftliches 

Tool und können da auch ein bisschen Software verwenden, um 

sozusagen Kategorien zu bilden und Vergleiche zu machen. Das ist 

das, was dann sich anschließt. Und ich hoffe, also der Verlag hat eben 

schon mal nachgefragt, buchstäblich heute, ob er denn das Buch 



ankündigen darf. Das macht mich gleich ein bisschen nervös, ja. Aber 

im Laufe des nächsten Jahres soll dann dieses Projekt schon so sein, 

dass ich dem Verlag sagen kann, ja, jetzt können wir das Buch 

tatsächlich auf den Markt bringen. 

Katharina Herkommer: Also viel Spaß dabei und bestimmt auch wieder 

spannende Ergebnisse. 

Rupert Scheule: Danke. 

Katharina Herkommer: Sie haben jetzt schon mehrmals gesagt, Sie 

wollen die Menschen verstehen, aber in dem, dass Sie eben 

publizieren, dass Sie veröffentlichen, was Sie verstanden haben, 

erklären Sie ja auch wieder anderen Leuten, was Sie verstanden haben 

oder meinen verstanden zu haben. Ist das was, was Sie antreibt? Also 

auch dieses Wissen dann zu teilen, anderen Leuten vielleicht zu helfen, 

andere wiederum zu verstehen. Ist das ein Motivator für Sie? 

Rupert Scheule: Unbedingt. Also das ist sehr schön, dass Ihnen das 

aufgefallen ist. Das ist in der Hermeneutik ja immer so. Sie kommen 

von einem bestimmten Vorwissen her und haben dann Fragen. Und ich 

würde jetzt sagen, wenn Sie keine Fragen haben, dann müssen Sie 

auch nicht irgendwie Interview führen und müssen im Grunde auch 

nicht Hermeneutik machen. Also Sie kommen mit Fragen an, die nicht 

einfach so aus dem luftleeren Raum kommen. Also da lege ich schon 

Wert darauf, dass man vorher ein paar Bücher und Studien gelesen 

haben muss. Und dann geht man mit seinen Fragen an Leute ran, die 

einen interessieren. Also Pensionäre, Ex-Fußballprofis und so weiter. 

Und dann hätte ich aber schon gern, dass ein paar Antworten auf den 

Tisch kommen, die es vorher so nicht gab. Und das ist dann tatsächlich 

das, also ich möchte das Wissen das mich zu den Fragen gebracht hat 

und mich hat Interviews führen lassen und mich hat interpretieren 



lassen, möchte ich erweitern und einspeisen in diesen wunderbaren, 

großen Kosmos des wissenschaftlichen Austausches und auch des 

transdisziplinären Austausches. Das ist irgendwie das Coole an der 

Ethik, dass sie eben auch jenseits der Wissenschaft versucht und 

versuchen darf relevant zu sein. Also ja, ich hätte gern, dass das 

irgendwie sinnvoll ist, was ich an Projekten mache. 

Katharina Herkommer: Dann wünsche ich Ihnen für die Zukunft ganz, 

ganz viele spannende Antworten, die Sie mit möglichst vielen Leuten 

teilen können. Herr Scheule, ganz, ganz herzlichen Dank, dass Sie sich 

die Zeit genommen haben und hier bei mir im Studio waren. Ich hoffe, 

es hat Ihnen Spaß gemacht. 

Rupert Scheule: Vielen herzlichen Dank für Ihre Zeit und die tollen 

Fragen. Es war eine Freude, hier zu sein. 

Katharina Herkommer: Dankeschön. Was nehmt ihr mit, liebe 

Hörerinnen und Hörer? Habt ihr Fragen an mich oder an Herrn 

Scheule? Kommentiert diese Folge doch gern oder schreibt uns eine 

Mail an kontakt@ur.de. Dort sind wir natürlich auch immer offen für 

eure Themenwünsche oder eure Vorschläge, wenn wir was besser 

machen können. Wenn ihr den Gasthörer mögt, empfehlt uns natürlich 

sehr gern weiter. Wir freuen uns über jede neue Hörerin und jeden 

neuen Hörer. In der nächsten Folge geht es um Zahnmedizin. Ganz 

ohne, dass es weh tut, ich verspreche es. Ich bin Katharina 

Herkommer und ich sage danke, dass ihr dabei wart. Tschüss und bis 

zum nächsten Mal, liebe Gasthörerinnen und Gasthörer. 


